, Dr. | Made Artana, S.H., M.H.
Dr. | Wayan Putu Sucana Aryana, S.E., S.H., M.H., CMC.
Dr. Cokorda Gede Swetasoma, S.H., M.H.

Buku Ajar







BUKU AJAR

HUKUM ADAT

Dr. | Made Artana, S.H., M.H.
Dr. | Wayan Putu Sucana Aryana, S.E., S.H., M.H., CMC.
Dr. Cokorda Gede Swetasoma, S.H., M.H.

MEDIA PENERBIT INI




BUKU AJAR HUKUM ADAT

Ditulis oleh:

Dr. I Made Artana, S.H., M.H.
Dr. I Wayan Putu Sucana Aryana, S.E., S.H., M.H., CMC.
Dr. Cokorda Gede Swetasoma, S.H., M.H.

Hak Cipta dilindungi oleh undang-undang. Dilarang keras memperbanyak,
menerjemahkan atau mengutip baik sebagian ataupun keseluruhan isi buku
tanpa izin tertulis dari penerbit.

VI

PT MEDIA PENERBIT INDONESIA

ISBN: 978-634-7305-80-0
XI +246 hlm; 18,2 x 25,7 cm.
Cetakan I, Oktober 2025

Desain Cover dan Tata Letak:
Ajrina Putri Hawari, S.AB.

Diterbitkan, dicetak, dan didistribusikan oleh

PT Media Penerbit Indonesia

Royal Suite No. 6C, JalanSedapMalam IX, Sempakata
Kecamatan Medan Selayang, Kota Medan 20131
Telp:081362150605
Email:ptmediapenerbitindonesia@gmail.com

Web: https://mediapenerbitindonesia.com

Anggota IKAPI No.088/SUT/2024



mailto:ptmediapenerbitindonesia@gmail.com
https://mediapenerbitindonesia.com/

praktik sehari-hari, dan diwariskan secara turun-temurun. Ia berfungsi
mengatur hubungan sosial, menyelesaikan konflik, serta menjaga
keharmonisan dengan pendekatan restoratif. Sejak masa kerajaan hingga
pascakemerdekaan, peran hukum adat diakui, termasuk secara
konstitusional dalam Pasal 18B UUD 1945, dan tetap relevan dalam sistem
hukum nasional karena sifatnya yang fleksibel, kontekstual, dan berbasis
budaya.

Buku ajar ini membahas secara komprehensif berbagai aspek
hukum adat di Indonesia, mulai dari pengertian, sejarah, asas, dan sumber
hukum adat, hingga penerapannya dalam bidang tanah, waris, perkawinan,
perdata, pidana, lingkungan, serta hubungan hukum adat dengan hukum
nasional, hukum Islam, hak asasi manusia, dan hukum internasional. Buku
ajar ini juga membahas sistem hukum adat di berbagai daerah, peran
pemuka adat, serta tantangan dan masa depan hukum adat dalam konteks
globalisasi.

Semoga buku ajar ini dapat menjadi sumber ilmu yang bermanfaat
serta memperkuat pemahaman pembaca mengenai hukum adat sebagai
bagian penting dari sistem hukum nasional yang berakar pada nilai-nilai
budaya Indonesia.

Salam hangat.

PENULIS

Buku Ajar i



DAFTAR ISI ii

ANALISIS INSTRUKSIONAL vi
BAB I PENDAHULUAN HUKUM ADAT 1
A. Pengertian Hukum Adat .........cccooevvieiieiiiiniiiiieieeieee 1
B.  Sejarah dan Perkembangan Hukum Adat di Indonesia........ 3
C.  Ciri-ciri dan Fungsi Hukum Adat..........ccccoevviiviienieeneenen. 6
D. Hubungan Hukum Adat dengan Hukum Nasional dan
Hukum Islam ... 10
E. Latihan Soal Bab I.......cccccoiiiiiiiiiiee, 13
BAB II ASAS DAN SUMBER HUKUM ADAT 15
A.  Asas-asas Umum dalam Hukum Adat.............coceeiienin. 15
B.  Sumber Hukum Adat: Sumber Materiil dan Formil.......... 20
C. Kedudukan Adat Istiadat dalam Sistem Hukum................ 25
D. Latihan Soal Bab IL.........ccoooiiiiiiiiiiiieeeeee 28
BAB III SISTEM HUKUM ADAT DI BERBAGAI DAERAH..... 31
A. Klasifikasi Masyarakat Hukum Adat (Genealogis,
Teritorial, Campuran) ..........ccceeeeveerieereeeniieeieenee e 31
B.  Sistem Hukum Adat di Sumatera, Jawa, Kalimantan, Bali,
dan Papua........ccoeoieriieiieieeee e 37
C. Konsep Kesatuan Masyarakat Hukum ...........c.ccoccveeenenn. 42
D. Latihan Soal Bab III ........ccocoiiiiiiiicee 45
BAB IV KEDUDUKAN DAN PERAN PEMUKA ADAT.............. 47
A.  Struktur Sosial dan Kelembagaan Adat.............ccceouvnnnenn. 47
B.  Wewenang dan Fungsi Pemuka Adat.............cccccevuvennenn. 53
C. Mekanisme Penyelesaian Sengketa Adat oleh Pemuka Adat
........................................................................................... 56

ii Hukum Adat



D. Latihan Soal Bab IV ....ccoooiiiiiiiiieeeeeeeeee 63
BAB V HUKUM ADAT TENTANG TANAH......ccccccevrerrrssurcsnenens 65
A. Hak Ulayat dan Hak Atas Tanah dalam Perspektif Adat .. 65
B. Penguasaan dan Penggunaan Tanah secara Adat .............. 68
C. Konflik Agraria dan Peran Hukum Adat.......................... 72
D. Latihan Soal Bab V... 75
BAB VI HUKUM ADAT TENTANG WARIS......ccocvvvivnenssercsnnens 77
A.  Sistem Pewarisan dalam Hukum Adat (Patrilineal,
Matrilineal, Bilateral) ...........cccocvieriiiiniieiiieeee e, 77
B.  Bentuk-bentuk Harta Warisan dalam Adat........................ 81
C. Perbedaan Hukum Waris Adat dengan Hukum Waris Islam
dan Perdata Barat............coceoeeiiiniininniniinceee 86
D. Latihan Soal Bab VI .....cccocoviiiiiiiiiiiiiccceeee 90
BAB VII HUKUM ADAT TENTANG PERKAWINAN................ 93
A.  Konsep Perkawinan Menurut Hukum Adat.........c..cc..c...... 93
B.  Bentuk dan Tahapan Perkawinan Adat............cccccocveeenen. 95
C. Harta Perkawinan (Harta Gono-gini, Warisan) ............... 101
D. Latihan Soal Bab VII......cccoooiiiiiiniiiiiceeeeeee, 103
BAB VIII HUKUM ADAT TENTANG PERDATA. .......cccceeueueee 105
A.  Perikatan dalam Hukum Adat..........ccccoeeviiiiinninnnnen. 105
B.  Jual Beli, Tukar Menukar, Hibah, Sewa dalam Konteks
AAL e 110
C. Tanggung Jawab Sosial dan Etika dalam Transaksi Adat114
D. Latihan Soal Bab VIII......ccccoooiiiiiiiiiiee, 118
BAB IX HUKUM ADAT TENTANG PIDANA 121
A. Delik Adat dan Kategori Pelanggaran..............cc.cccueee.e. 121
B.  Sanksi Adat dan Prosedur Penegakannya........................ 127
C. Penyelesaian Sengketa Pidana secara Musyawarah ........ 131
D. Latihan Soal Bab IX .......cccoviiiiiiiieeeeeeee e, 135
Buku Ajar iii



BAB X HUKUM ADAT TENTANG LINGKUNGAN DAN ALAM

............................................................... 137
A. Hubungan Komunal dengan Alam dalam Perspektif Adat
......................................................................................... 137
B. Larangan-larangan Adat Terkait Alam dan Sanksinya.... 139
C.  Peran Hukum Adat dalam Pelestarian Lingkungan......... 145
D. Latihan Soal Bab X.......ccccooeiiininininiiiciccccc 148
BAB XI HUKUM ADAT DAN HAK ASASI MANUSIA............. 151
A. Implikasi HAM terhadap Eksistensi Hukum Adat.......... 151
B.  Persoalan Diskriminasi dan Keadilan dalam Sistem Adat
......................................................................................... 158
C. Dinamika Pengakuan Masyarakat Adat dalam Konteks
HAM ottt 165
D. Latihan Soal Bab XI ......cccccocoiviiiiniiiiiniiieiceee, 171

......................................................................................... 173
A. Peran Hukum Adat dalam Pembentukan Peraturan
Perundang-undangan .............ccccceeeeiieiniieeniee e 173
B.  Problematika Dualisme Hukum..........c..cccccoevvvennnnnneen. 177
C. Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Positif ................ 182
D. Latihan Soal Bab XII.........cccoooiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeee, 190
BAB XIII HUKUM ADAT DALAM PERSPEKTIF HUKUM
INTERNASIONAL ....ucoovieneinrancssnessasosssssassssssssasossssses 193
A.  Pengakuan Internasional terhadap Masyarakat Adat....... 193
B.  Prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC).......... 203
C. Studi Kasus: Masyarakat Adat dalam Hukum Internasional
......................................................................................... 207
D. Latihan Soal Bab XIIIL.......ccccccooiieiiiieiiieieeee e, 210
BAB XIV MASA DEPAN HUKUM ADAT .....cccovienressnncsnessasonns 211
A. Revitalisasi dan Kodifikasi Hukum Adat......................... 211
B.  Tantangan Hukum Adat di Era Globalisasi..................... 219
C. Kontribusi Akademisi dan Praktisi dalam Pengembangan
Hukum Adat .........ooovviiiiieieeeeeee e 223

iv Hukum Adat



D. Latthan Soal Bab XIV ..o 226

BAB XV KESIMPULAN .....uciniinininnrinsnesnesnenssesnsssesssesssssasssasssnes 229
DAFTAR PUSTAKA ...ouuierirnnrnsnensnnnsnesssnssssesssssssssssssssssssssssssasssns 231
GLOSARIUM uuccuiiiiniennensnnnssnnsssnesssesssnssssesssassssessssssssssssssssassssssssaess 241
INDEKS cooeririeniinnnennensnnesnenssnssssesssnssssesssees 243
BIOGRAFI PENULIS....cuuiiiintinnennnsnennesnssaessnessnsssesssessssssessasssnces 245

Buku Ajar v



dengan asas-asas umum dalam
hukum adat, memahami sumber
hukum adat: sumber materiil dan

formil, serta memahami
kedudukan adat istiadat dalam
sistem hukum. Sehingga

pembaca dapat menilai secara
kritis kedudukan adat istiadat
sebagai bagian penting dari

No Kemampuan Akhir yang Indikator

Diharapkan

1 | Mampu  memahami terkait Pengertian Hukum Adat
dengan pengertian hukum adat, Sejarah dan
memahami sejarah dan Perkembangan Hukum
perkembangan hukum adat di Adat di Indonesia
Indonesia, memahami ciri-ciri Ciri-ciri dan F .

. iri-ciri dan Fungsi
dan fungsi hukum adat, serta Hukum Adat
memahami hubungan hukum adat
dengan hukum nasional dan Hubungan Hukum Adat
hukum Islam. Sehingga pembaca dengan Hukum Nasional
dapat memahami posisi strategis dan Hukum Islam
hukum adat dalam sistem hukum
Indonesia, mampu membedakan
karakteristiknya  dibandingkan
dengan hukum formal, serta dapat
mengaplikasikan ~ pengetahuan
tersebut dalam analisis hukum,
penyusunan argumentasi
akademik, maupun dalam praktik
penyelesaian  sengketa  yang
berbasis nilai-nilai lokal dan
kearifan budaya.

2 | Mampu  memahami terkait Asas-asas Umum dalam

Hukum Adat

Sumber Hukum Adat:
Sumber Materiil dan
Formil

Kedudukan Adat Istiadat
dalam Sistem Hukum

vi

Hukum Adat



sistem hukum nasional, serta
menganalisis relevansinya dalam
pembentukan hukum positif dan
penyelesaian persoalan hukum di
tingkat lokal.

Mampu  memahami terkait
dengan klasifikasi masyarakat
hukum adat (genealogis,
teritorial, campuran), memahami
sistem hukum adat di Sumatera,
Jawa, Kalimantan, Bali, dan
Papua, serta memahami konsep

kesatuan masyarakat hukum.
Sehingga pembaca dapat
mengidentifikasi dan

menganalisis konsep kesatuan
masyarakat ~ hukum  secara
komprehensif  sebagai  dasar
pengakuan eksistensi masyarakat
adat dalam sistem hukum

Klasifikasi Masyarakat
Hukum Adat
(Genealogis, Teritorial,
Campuran)

Sistem Hukum Adat di
Sumatera, Jawa,
Kalimantan, Bali, dan
Papua

Konsep Kesatuan
Masyarakat Hukum

nasional.
Mampu  memahami terkait Struktur Sosial dan
dengan struktur sosial dan Kelembagaan Adat
kelembagaan adat, memahami Wewenang dan Fungsi
wewenang dan fungsi pemuka Pemuka Adat
adat, serta memahami mekanisme Mekani P lesai
. ekanisme Penyelesaian

penyelesaian sengketa adat oleh

. Sengketa Adat oleh
pemuka adat. Sehingga pembaca
dapat menganalisis mekanisme Pemuka Adat
penyelesaian sengketa adat yang
dilakukan secara musyawarah
dan berbasis kearifan lokal, serta
memahami  peran  strategis
pemuka adat dalam menciptakan
keadilan restoratif di komunitas
adat.
Mampu  memahami terkait Hak Ulayat dan Hak
dengan hak ulayat dan hak atas Atas Tanah dalam
tanah dalam perspektif adat, Perspektif Adat

memahami  penguasaan  dan
penggunaan tanah secara adat,
serta memahami konflik agraria
dan peran hukum adat. Sehingga

Penguasaan dan
Penggunaan Tanah
secara Adat

Buku Ajar

vii



pembaca dapat mampu
menganalisis peran hukum adat
dalam menangani konflik agraria,
serta menilai relevansinya dalam
perlindungan hak-hak
masyarakat adat atas tanah dan
sumber daya alamnya.

Konflik Agraria dan
Peran Hukum Adat

dengan perikatan dalam hukum
adat, memahami jual beli, tukar
menukar, hibah, sewa dalam
konteks adat, serta memahami
tanggung jawab sosial dan etika

6 | Mampu  memahami terkait Sistem Pewarisan dalam
dengan sistem pewarisan dalam Hukum Adat
hukum adat (patrilineal, (Patrilineal, Matrilineal,
matrilineal, bilateral), memahami Bilateral)
bentuk-bentuk  harta  warisan Bentuk-bentuk Harta
dalam adat, serta memahami Warisan dalam Adat
perbedaan hukum waris adat )
dengan hukum waris islam dan Perbedaan Hukum Waris
perdata barat. Sehingga pembaca AdaF dengan  Hukum
dapat mampu membandingkan Waris Islam dan Perdata
perbedaan antara hukum waris Barat
adat dengan hukum waris Islam
dan hukum perdata Barat, baik
dari segi prinsip, pelaksanaannya,
maupun nilai-nilai yang
mendasarinya.

7 | Mampu  memahami terkait Konsep Perkawinan
dengan  konsep perkawinan Menurut Hukum Adat
menurut hukum adat, memahami Bentuk dan Tahapan
bentuk dan tahapan perkawinan Perkawinan Adat
adat, §erta memahami hqrtg Harta Perkawinan (Harta
perkawinan (harta gono-gini, Gono-gini, Warisan)
warisan). Sehingga pembaca gint,
dapat mampu  menguraikan
pengaturan harta dalam
perkawinan, seperti harta gono-
gini dan warisan, serta menilai
bagaimana ketentuan tersebut
dijalankan dalam sistem hukum
adat.

8 | Mampu  memahami terkait Perikatan dalam Hukum

Adat

Jual Beli, Tukar
Menukar, Hibah, Sewa
dalam Konteks Adat

viii

Hukum Adat




dalam transaksi adat. Sehingga
pembaca dapat mampu
menganalisis tanggung jawab
sosial dan etika dalam setiap

Tanggung Jawab Sosial
dan FEtika dalam
Transaksi Adat

transaksi adat, serta menilai
pentingnya menjaga
keseimbangan dan keharmonisan
dalam hubungan hukum
antarwarga masyarakat adat.

9 | Mampu  memahami terkait Delik Adat dan Kategori
dengan delik adat dan kategori Pelanggaran
pelanggaran, memahami sanksi Sanksi Adat dan
adat dan prosedur‘ penegakannya, Prosedur Penegakannya
serta memahami penyelesaian P lesaian Seneket

. enyelesaian Sengketa
sengketa pidana secara Pidana secara
musyawarah. Sehingga pembaca
dapat mampu  menganalisis Musyawarah
mekanisme penyelesaian
sengketa pidana secara
musyawarah yang
mengedepankan prinsip keadilan
restoratif dan harmoni sosial
dalam komunitas adat.

10 | Mampu  memahami  terkait Hubungan Komunal
dengan hubungan komunal dengan Alam dalam
dengan alam dalam perspektif Perspektif Adat
adat, memahami . larangan- Larangan-larangan Adat
larangan adat terkait alam dan Terkait Alam dan
sanksinya, serta memahami peran Sanksi

. anksinya
hukum adat dalam pelestarian
lingkungan. Sehingga pembaca Peran Hukum Adat
dapat mampu menganalisis peran dglam Pelestarian
penting hukum adat dalam Lingkungan
pelestarian lingkungan melalui
norma-norma lokal yang menjaga
keseimbangan ekosistem dan
mendorong keberlanjutan sumber
daya alam.

11 | Mampu  memahami  terkait Implikasi HAM terhadap
dengan implikasi HAM terhadap Eksistensi Hukum Adat
eksistensi hukum adat,
memahami persoalan

diskriminasi dan keadilan dalam

Buku Ajar

ix




sistem adat, serta memahami
dinamika pengakuan masyarakat

Persoalan Diskriminasi
dan Keadilan dalam

adat dalam konteks HAM. Sistem Adat

Sehingga pembaca dapat mampu Dinamika Pengakuan

mengzlt(nalisis kdinamilka Masyarakat Adat dalam
engakuan  masyarakat adat

Icialagm kerangkay HAM serta Konteks HAM

pentingnya menjembatani nilai-

nilai lokal dengan prinsip-prinsip

universal untuk menciptakan

sistem hukum yang adil dan

inklusif.

12 | Mampu  memahami terkait Peran Hukum  Adat
dengan peran hukum adat dalam dalam Pembentukan
pembentukan peraturan Peraturan  Perundang-
perundang-undangan, memahami undangan
problematika dualisme hukum, Problematika Dualisme
serta memahami harmonisasi Hukum
hukum adat dan hukum positif. .

Sehingga pembaca dapat mampu Harmonisasi Hukum .
menganalisis pentingnya Adat dan Hukum Positif
harmonisasi antara hukum adat

dan  hukum  positif  guna

menciptakan sistem hukum yang

selaras, berkeadilan, dan

responsif terhadap keragaman

sosial budaya di Indonesia.

13 | Mampu  memahami terkait Pengakuan Internasional
dengan pengakuan internasional terhadap Masyarakat
terhadap  masyarakat  adat, Adat

memahami prinsip free, prior and
informed consent (FPIC), serta
memahami studi kasus:
masyarakat adat dalam hukum
internasional. Sehingga pembaca
dapat mampu menganalisis studi
kasus terkait posisi masyarakat
adat dalam hukum internasional
serta  menilai  implikasinya
terhadap  perlindungan  dan
pemajuan hak-hak masyarakat
adat di Indonesia.

Prinsip Free, Prior and
Informed Consent
(FPIC)

Studi Kasus: Masyarakat
Adat dalam Hukum
Internasional

Hukum Adat




14

Mampu  memahami terkait
dengan revitalisasi dan kodifikasi
hukum adat, memahami
tantangan hukum adat di era
globalisasi, serta memahami
kontribusi akademisi dan praktisi
dalam pengembangan hukum
adat. Sehingga pembaca dapat
mampu  menilai  kontribusi
akademisi dan praktisi dalam
pengembangan  hukum  adat
melalui penelitian, pendidikan,
advokasi, serta integrasi nilai-
nilai lokal dalam pembentukan
kebijakan hukum yang inklusif
dan berkeadilan.

Revitalisasi dan
Kodifikasi Hukum Adat
Tantangan Hukum Adat
di Era Globalisasi
Kontribusi ~ Akademisi
dan  Praktisi  dalam

Pengembangan Hukum
Adat

Buku Ajar

xi







ADAT

Kemampuan Akhir yang Diharapkan

Mampu memahami terkait dengan pengertian hukum adat, memahami
sejarah dan perkembangan hukum adat di Indonesia, memahami ciri-
ciri dan fungsi hukum adat, serta memahami hubungan hukum adat
dengan hukum nasional dan hukum Islam. Sehingga pembaca dapat
memahami posisi strategis hukum adat dalam sistem hukum
Indonesia, mampu membedakan karakteristiknya dibandingkan
dengan hukum formal, serta dapat mengaplikasikan pengetahuan
tersebut dalam analisis hukum, penyusunan argumentasi akademik,
maupun dalam praktik penyelesaian sengketa yang berbasis nilai-nilai
lokal dan kearifan budaya.

Materi Pembelajaran

Pengertian Hukum Adat

Sejarah dan Perkembangan Hukum Adat di Indonesia

Ciri-ciri dan Fungsi Hukum Adat

Hubungan Hukum Adat dengan Hukum Nasional dan Hukum
Islam

Latihan Soal Bab |

A. Pengertian Hukum Adat

Hukum adat merupakan salah satu elemen paling fundamental
dalam sistem hukum Indonesia yang mencerminkan identitas, nilai-nilai,
dan struktur sosial masyarakat asli Nusantara. Keberadaan hukum adat
tidak hanya mengakar dalam sejarah panjang bangsa Indonesia sebelum
kedatangan kolonialisme, tetapi juga terus hidup dan berkembang dalam

kehidupan masyarakat, terutama masyarakat adat yang tersebar di
Buku Ajar 1



berbagai pelosok Indonesia. Dalam konteks hukum nasional modern,
hukum adat telah memperoleh legitimasi konstitusional sebagai bagian
dari sumber hukum yang sah dan diakui secara resmi. Secara etimologis,
istilah hukum adat berasal dari dua kata: "hukum", yang berarti aturan
atau norma yang mengatur perilaku manusia, dan "adat", yang berarti
kebiasaan atau tradisi yang diakui dan dihormati oleh masyarakat. Maka,
secara umum hukum adat dapat dipahami sebagai sistem aturan yang
tumbuh dan berkembang dalam masyarakat berdasarkan kebiasaan yang
diterima dan dianggap mengikat.

Hukum adat adalah hukum tidak tertulis yang tumbuh dan
berkembang dari kebiasaan-kebiasaan masyarakat yang bersifat lokal
dan kontekstual. Hukum ini tidak dikodifikasi dalam bentuk undang-
undang tetapi hidup dalam praktik masyarakat, diwariskan secara turun-
temurun, dan memiliki kekuatan hukum karena diterima secara luas
sebagai norma yang harus ditaati (Nasuiton, 2024). Sementara itu,
hukum adat merupakan aturan sosial yang tidak disahkan oleh negara
secara formal, tetapi tetap memiliki efektivitas dalam mengatur
hubungan sosial, menyelesaikan konflik, dan menjaga ketertiban dalam
komunitas lokal. Hukum ini bersifat dinamis karena terus menyesuaikan
diri dengan perubahan sosial dan budaya masyarakat pendukungnya
(Yustiana, 2024).

Untuk memahami pengertian hukum adat secara utuh, penting
untuk mengidentifikasi karakteristik utamanya. Berdasarkan analisis
literatur kontemporer, terdapat beberapa ciri khas hukum adat yang
membedakannya dari sistem hukum formal negara:

1. Tidak Tertulis dan Tidak Dikodifikasi: Hukum adat biasanya tidak
dituangkan dalam bentuk tertulis, melainkan diwariskan secara
lisan. Pengetahuan tentang hukum ini dimiliki oleh para tetua adat
atau tokoh masyarakat.

2. Berasal dari Kebiasaan dan Nilai Sosial: Hukum adat tumbuh dari
kebiasaan dan nilai-nilai lokal yang dihayati dan dilaksanakan
dalam kehidupan sehari-hari.

3. Bersifat Komunal dan Kekeluargaan: Hukum adat menekankan
prinsip kolektivitas, solidaritas, dan harmoni sosial. Penekanan
diberikan pada pemulihan hubungan, bukan penghukuman.

4. Fleksibel dan Kontekstual: Hukum adat bersifat adaptif terhadap
dinamika sosial, budaya, dan lingkungan. Ini yang membuatnya

tetap relevan dalam berbagai kondisi masyarakat adat.
2 Hukum Adat



5. Ditegakkan oleh Lembaga Sosial Masyarakat: Penegakan hukum
adat dilakukan oleh struktur sosial masyarakat seperti kepala adat,
dewan adat, atau tokoh masyarakat.

B. Sejarah dan Perkembangan Hukum Adat di Indonesia

Hukum adat merupakan sistem hukum asli Indonesia yang lahir,
tumbuh, dan berkembang dari kebiasaan dan nilai-nilai lokal masyarakat
Nusantara  sebelum  kedatangan  kolonialisme.  Sistem  ini
merepresentasikan cara masyarakat adat mengatur kehidupan sosial,
menyelesaikan konflik, serta menjaga keseimbangan antara manusia,
alam, dan spiritualitas. Dalam konteks sejarah Indonesia, hukum adat
telah mengalami proses perkembangan yang dinamis: dari hukum
masyarakat lokal yang otentik, kemudian mengalami tekanan dan
transformasi di masa kolonial, hingga pengakuannya dalam konstitusi
negara modern.

1. Hukum Adat pada Masa Pra-Kolonial

Pada masa pra-kolonial, masyarakat di kepulauan Nusantara
telah mengembangkan sistem hukum berbasis adat istiadat. Hukum ini
bersifat tidak tertulis, diwariskan secara lisan, dan ditaati oleh anggota
komunitas karena didasarkan pada norma sosial, etika, dan spiritualitas
lokal (Nurhardianto, 2015). Sistem ini disebut sebagai hukum yang
hidup (/iving law) karena senantiasa berkembang seiring dinamika
masyarakat. Setiap komunitas adat memiliki struktur sosial, mekanisme
penyelesaian sengketa, dan pranata hukum tersendiri. Misalnya,
masyarakat Batak mengenal hukum Dalihan Na Tolu, masyarakat
Minangkabau memiliki sistem nagari dengan hukum adat basandi
syarak, syarak basandi Kitabullah, dan masyarakat Bali menjalankan
hukum awig-awig yang bersifat kolektif dan spiritual. Kondisi
pluralisme hukum ini menunjukkan bahwa sejak awal, masyarakat
Indonesia telah menjalankan sistem hukum yang kontekstual dan
berbasis lokal, tanpa campur tangan negara.

Buku Ajar 3



2. Masa Kolonial: Kodifikasi dan Intervensi Belanda

Periode kolonial membawa perubahan signifikan terhadap
hukum adat. Pemerintah kolonial Belanda, melalui studi-studi hukum
adat, mulai memahami dan mendokumentasikan sistem hukum lokal
untuk kepentingan kolonialisme. Tokoh sentral dalam perkembangan ini
adalah Prof. Cornelis van Vollenhoven, yang memperkenalkan konsep
adatrecht (hukum adat) dan membagi hukum adat ke dalam 19 kringen
atau lingkungan hukum adat di Indonesia. Van Vollenhoven percaya
bahwa hukum adat adalah sistem hukum yang hidup dan harus
dihormati. [a menentang upaya penggantian hukum adat dengan hukum
barat. Melalui karya terkenalnya Het Adatrecht van Nederlandsch-Indig,
Van Vollenhoven berkontribusi besar dalam pelestarian hukum adat dan
menjadikannya bagian dari studi akademik.

Pemerintah kolonial tetap menerapkan sistem hukum dualistik:
hukum Eropa diberlakukan bagi warga Belanda dan Eropa, sedangkan
hukum adat digunakan untuk masyarakat pribumi, sepanjang tidak
bertentangan dengan asas keadilan dan ketertiban kolonial (Pradhani,
2021). Penerapan hukum adat secara diskriminatif ini memiliki dua sisi:
di satu sisi hukum adat diakui eksistensinya, tetapi di sisi lain,
penerapannya dibatasi oleh prinsip-prinsip kolonial. Pengadilan adat
dibentuk tetapi berada di bawah kontrol administrasi kolonial.

3. Masa Kemerdekaan dan Pembentukan Negara Indonesia
Hukum adat dihadapkan pada tantangan baru: bagaimana
posisinya dalam sistem hukum nasional yang ingin dibangun? Dalam
sidang BPUPKI, para pendiri bangsa seperti Mohammad Yamin dan
Soepomo menyuarakan pentingnya hukum adat sebagai fondasi hukum
nasional. Namun, tidak sedikit pula yang menghendaki pembentukan
sistem hukum modern yang bersumber dari hukum barat. Konstitusi
1945 memberikan pengakuan terhadap hukum adat, terutama melalui
Pasal 18 dan kemudian diperkuat dalam Pasal 18B ayat (2) setelah
amandemen. Pasal ini menyatakan bahwa: “Negara mengakui dan
menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat beserta hak-
hak tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai dengan
perkembangan masyarakat dan prinsip Negara Kesatuan Republik
Indonesia.” Meski demikian, pada era awal kemerdekaan, pembangunan
sistem hukum nasional lebih banyak dipengaruhi oleh sistem hukum

4 Hukum Adat



barat. Hukum adat dianggap sebagai bagian dari hukum transisional atau
subsidiary law, bukan sebagai sumber hukum utama.

4. Orde Lama dan Orde Baru: Marginalisasi Hukum Adat

Selama masa pemerintahan Orde Lama dan terutama Orde Baru
(1966—-1998), hukum adat mengalami marginalisasi. Pemerintah lebih
fokus pada pembangunan hukum formal yang terpusat dan terstruktur,
serta penguatan birokrasi hukum. UU Pokok Agraria No. 5 Tahun 1960
memang mengakui eksistensi hak ulayat, tetapi pelaksanaannya
diabaikan dalam praktik. Banyak tanah adat diklaim sebagai tanah
negara tanpa mekanisme yang adil. Selain itu, hukum adat seringkali
dianggap menghambat modernisasi dan pembangunan nasional. Praktik-
praktik penyelesaian sengketa secara adat dianggap tidak sesuai dengan
prinsip-prinsip negara hukum. Hal ini menyebabkan banyak komunitas
adat kehilangan hak atas tanah, sumber daya alam, dan identitas
hukumnya. Namun demikian, sejumlah komunitas adat tetap bertahan
dengan sistem hukumnya. Di Bali, Minangkabau, Baduy, dan Papua,
sistem hukum adat tetap dijalankan secara otonom, meskipun tanpa
pengakuan formal dari negara.

5. Era Reformasi: Reposisi dan Revitalisasi Hukum Adat
Reformasi tahun 1998 menjadi titik balik penting dalam
perkembangan hukum adat. Dengan dibukanya ruang demokrasi dan
desentralisasi, muncul gerakan pengakuan terhadap masyarakat adat dan
sistem hukumnya. Amandemen UUD 1945 memperkuat legitimasi
hukum adat melalui Pasal 18B ayat (2). Selain itu, muncul berbagai
undang-undang dan peraturan daerah yang mulai mengakomodasi
eksistensi hukum adat. Beberapa kebijakan penting antara lain:

a. Putusan Mahkamah Konstitusi No. 35/PUU-X/2012, yang
menyatakan bahwa hutan adat bukan hutan negara, sehingga
memperkuat kedudukan hukum masyarakat adat atas sumber
daya alamnya.

b. UU No. 6 Tahun 2014 tentang Desa, yang mengakui keberadaan
desa adat sebagai bentuk pemerintahan lokal berbasis hukum
adat.

c. Peraturan Daerah Khusus di Papua, Bali, Aceh, dan Kalimantan,
yang mengatur otonomi daerah berbasis hukum adat.

Buku Ajar 5



Menurut Muhdlor (2016), masa reformasi telah membuka ruang
bagi pluralisme hukum, di mana hukum adat tidak lagi diposisikan
sebagai sistem hukum inferior, tetapi sebagai bagian sah dari sistem
hukum nasional.

C. Ciri-ciri dan Fungsi Hukum Adat

Hukum adat merupakan salah satu sistem hukum tertua yang
lahir dari masyarakat Nusantara secara organik dan telah mengakar
dalam kehidupan sosial masyarakat Indonesia. Meskipun bersifat tidak
tertulis, hukum adat memiliki kekuatan mengikat karena diakui dan
dijalankan secara kolektif oleh komunitas-komunitas lokal. Berdasarkan
kajian mutakhir, para ahli sepakat bahwa hukum adat memiliki sejumlah
karakteristik khas yang membedakannya dari sistem hukum formal. Ciri-
ciri ini tidak hanya menegaskan identitas hukum adat sebagai hukum
yang hidup (living law), tetapi juga menunjukkan fleksibilitas dan
kekuatannya dalam mengatur kehidupan sosial masyarakat adat. Hukum
adat memiliki fungsi yang sangat vital dalam menjaga stabilitas sosial
dan kultural masyarakat adat. Fungsi ini tidak hanya sebatas sebagai
pengatur perilaku, tetapi juga mencakup aspek identitas budaya, kontrol
sosial, serta alat resolusi konflik. Secara umum, fungsi hukum adat dapat
dijelaskan sebagai berikut:

1. Fungsi Sosial

Hukum adat memiliki fungsi sosial yang sangat penting dalam
menjaga tatanan masyarakat tradisional. Sebagai sistem norma yang
berkembang dari kebiasaan dan nilai-nilai kolektif suatu komunitas,
hukum adat berfungsi mengatur hubungan antaranggota masyarakat
dalam berbagai aspek kehidupan, seperti perkawinan, warisan,
kepemilikan tanah, hingga penyelesaian konflik. Norma-norma adat
yang bersifat tidak tertulis namun hidup dalam kesadaran hukum
masyarakat adat menjadi pedoman dalam bertindak dan berperilaku.
Dengan demikian, hukum adat berperan sebagai alat kontrol sosial yang
menjaga keteraturan dan stabilitas sosial dalam komunitas (Leon et al.,
2025).

Fungsi kontrol ini terwujud dalam bentuk pengawasan sosial
secara kolektif, di mana anggota masyarakat saling mengingatkan dan

menyesuaikan diri dengan nilai-nilai yang berlaku. Sistem ini secara
6 Hukum Adat



tidak langsung membentuk solidaritas dan kohesi sosial, karena semua
anggota merasa terikat oleh nilai-nilai bersama. Dalam masyarakat adat,
pelanggaran terhadap hukum adat tidak hanya dianggap sebagai
pelanggaran hukum, tetapi juga sebagai pelanggaran terhadap norma
sosial dan spiritual yang dapat mengganggu keseimbangan komunitas.
Oleh karena itu, sanksi sosial baik berupa teguran, pengucilan, maupun
pemulihan hubungan melalui ritual adat sering diterapkan secara efektif
tanpa melibatkan aparat formal negara.

2. Fungsi Kultural

Hukum adat memiliki fungsi kultural yang signifikan dalam
menjaga dan melestarikan warisan budaya masyarakat adat. Ia
merupakan perwujudan dari nilai-nilai lokal yang diwariskan secara
turun-temurun, serta menjadi sarana pelestarian identitas kolektif suatu
komunitas. Dalam konteks ini, hukum adat bukan sekadar perangkat
pengatur sosial, tetapi juga refleksi dari pandangan hidup, norma etis,
dan tradisi spiritual masyarakat. Nilai-nilai seperti rasa malu adat (malu),
rasa hormat terhadap leluhur, serta larangan-larangan adat (pantangan)
memiliki daya ikat yang kuat karena didasarkan pada legitimasi budaya
dan spiritual (Adrianto, 2023).

Fungsi kultural hukum adat tampak nyata dalam berbagai praktik
komunitas adat di Indonesia. Misalnya, sistem awig-awig di Bali bukan
hanya mengatur perilaku warga dalam aspek sosial dan ekonomi, tetapi
juga memperkuat struktur desa adat dan menjadi panduan dalam
pelaksanaan upacara keagamaan Hindu Bali. Awig-awig memuat nilai-
nilai religius, sosial, dan moral yang dijalankan oleh krama desa (warga
desa) dan dijaga oleh bendesa adat (pemimpin adat). Di Minangkabau,
hukum adat berintegrasi erat dengan nilai keislaman melalui prinsip adat
basandi syarak, syarak basandi Kitabullah, yang menunjukkan sinergi
antara adat dan agama dalam tatanan kehidupan masyarakat.

3. Fungsi Politik dan Pemerintahan Lokal

Hukum adat tidak hanya berperan dalam aspek sosial dan budaya,
tetapi juga memainkan fungsi penting dalam ranah politik dan
pemerintahan lokal. Di banyak wilayah Indonesia, terutama di daerah
yang masyarakatnya masih memegang teguh tradisi, lembaga adat
berfungsi sebagai struktur politik informal yang berpengaruh. Lembaga

ini bertanggung jawab dalam memilih atau mengangkat pemimpin
Buku Ajar 7



komunitas seperti kepala suku atau ketua adat, menyelesaikan konflik
antarwarga, serta mengelola sumber daya alam seperti hutan, tanah
ulayat, dan air secara kolektif berdasarkan norma-norma adat yang telah
diwariskan turun-temurun. Fungsi ini menunjukkan adanya sistem
pemerintahan tradisional yang berdampingan dengan sistem formal
negara.

Penguatan peran hukum adat dalam konteks pemerintahan lokal
menjadi semakin nyata pasca-berlakunya Undang-Undang No. 6 Tahun
2014 tentang Desa. Dalam UU ini, negara mengakui keberadaan desa
adat sebagai satuan pemerintahan yang memiliki kewenangan dalam
mengatur dan mengurus kepentingan masyarakat berdasarkan asal usul
dan tradisi. Desa adat diberikan hak untuk menjalankan kewenangan
lokal sesuai dengan sistem hukum adat yang berlaku, termasuk dalam
pengelolaan sumber daya dan tata kelola sosial. Hal ini memperlihatkan
bahwa hukum adat tidak hanya bersifat historis, melainkan juga relevan
dalam konteks desentralisasi dan pembangunan berbasis komunitas.

4. Fungsi Ekonomi

Hukum adat memiliki fungsi ekonomi yang sangat vital dalam
kehidupan masyarakat adat, terutama dalam pengaturan kepemilikan,
penguasaan, dan pengelolaan sumber daya alam. Sistem hukum adat
memungkinkan komunitas mengatur penggunaan tanah, hutan, dan air
berdasarkan prinsip-prinsip lokal yang berakar dari nilai kolektivitas dan
keberlanjutan. Salah satu bentuk nyata dari mekanisme ekonomi dalam
hukum adat adalah sistem hak ulayat, yaitu hak kolektif masyarakat
hukum adat atas wilayah tertentu yang diwariskan secara turun-temurun.
Sistem ini tidak hanya menjamin distribusi lahan secara adil, tetapi juga
mencegah praktik-praktik spekulatif dan komersialisasi yang dapat
merugikan komunitas adat.

Fungsi hukum adat dalam konteks ekonomi semakin diakui
negara melalui berbagai keputusan hukum, salah satunya adalah Putusan
Mahkamah Konstitusi (MK) No. 35/PUU-X/2012. Dalam putusan ini,
MK menegaskan bahwa “hutan adat bukanlah hutan negara”, melainkan
milik masyarakat hukum adat yang telah diakui keberadaannya. Dengan
demikian, masyarakat adat memiliki hak penuh untuk mengelola,
memanfaatkan, dan melindungi hutan adat sesuai dengan norma-norma
adatnya. Putusan ini tidak hanya memperkuat posisi hukum adat dalam

sistem hukum nasional, tetapi juga memberikan jaminan terhadap hak
8 Hukum Adat



ekonomi masyarakat adat atas sumber daya alam yang menjadi penopang
kehidupan.

5. Fungsi Hukum (Legal Function)

Hukum adat, sebagai sistem norma yang hidup di tengah
masyarakat, memiliki fungsi hukum yang khas dalam mengatur perilaku
sosial melalui seperangkat aturan dan sanksi yang diakui secara kolektif.
Ia tidak hanya menetapkan hak dan kewajiban, tetapi juga menyediakan
mekanisme penyelesaian pelanggaran yang disesuaikan dengan nilai-
nilai lokal. Hukum adat mengenal berbagai bentuk sanksi, mulai dari
teguran lisan, pengucilan sosial, pembayaran denda (adat), hingga
pelaksanaan ritual tertentu sebagai bentuk penebusan kesalahan. Semua
mekanisme ini dilakukan untuk mengembalikan harmoni dalam
komunitas, bukan semata-mata untuk menghukum pelanggar.
Keberadaan sanksi yang diterapkan secara sosial dan kolektif ini
memperkuat kepatuhan masyarakat terhadap norma adat tanpa perlu
adanya lembaga formal seperti pengadilan.

Salah satu ciri penting dari fungsi hukum adat adalah mekanisme
pembuktiannya yang berbasis pada musyawarah dan kesaksian kolektif.
Tidak seperti sistem hukum positif yang sangat legalistik dan berbasis
pada dokumen tertulis, hukum adat mengandalkan ingatan kolektif
masyarakat serta kesaksian tokoh adat yang dihormati. Pembuktian
dalam hukum adat sering kali dilakukan dalam forum adat terbuka, yang
menghadirkan pihak-pihak terkait dan masyarakat luas untuk
mendengar, menilai, dan menyepakati penyelesaian konflik. Menurut
Muhdlor (2016), pendekatan ini menjadikan hukum adat lebih cepat,
efisien, dan mengutamakan pemulihan hubungan sosial ketimbang
penghukuman formal yang kaku.

6. Fungsi Restoratif dan Edukatif

Fungsi restoratif dan edukatif dari hukum adat menempatkan
sistem ini sebagai pendekatan penyelesaian konflik yang mengutamakan
pemulihan hubungan sosial dan harmoni komunitas. Ketika terjadi
pelanggaran norma, hukum adat tidak serta-merta fokus pada
penghukuman, melainkan pada bagaimana konflik dapat diselesaikan
secara damai dan pelaku diberi kesempatan untuk memperbaiki
kesalahan. Proses penyelesaian ini biasanya melibatkan musyawarah

yang dimediasi oleh tokoh adat, dan diakhiri dengan upacara simbolik
Buku Ajar 9



sebagai bentuk rekonsiliasi sosial. Pendekatan ini mencerminkan prinsip
restorative justice, yaitu keadilan yang berorientasi pada pemulihan
bukan pembalasan. Dalam masyarakat adat, menjaga kohesi sosial jauh
lebih penting dibandingkan penghukuman individual.

Menurut Nurhardianto (2015), hukum adat memiliki kekuatan
edukatif karena secara tidak langsung mendidik seluruh anggota
komunitas mengenai nilai-nilai moral dan sosial yang dipegang bersama.
Proses mediasi dan penyelesaian konflik disaksikan secara terbuka,
memberi efek sosial yang besar. Setiap tindakan yang menyimpang dari
norma adat tidak hanya menjadi pelajaran bagi pelaku, tetapi juga
menjadi pengingat kolektif bagi komunitas. Dalam hal ini, hukum adat
berfungsi sebagai wahana pembelajaran sosial yang efektif, di mana
norma disosialisasikan secara langsung melalui praktik penyelesaian
konflik dan pelaksanaan sanksi yang sarat nilai-nilai budaya.

D. Hubungan Hukum Adat dengan Hukum Nasional dan Hukum
Islam

Hukum adat, hukum nasional, dan hukum Islam merupakan tiga

pilar penting yang membentuk sistem hukum di Indonesia. Ketiganya
berperan dalam mengatur kehidupan masyarakat, meskipun berasal dari
sumber dan tradisi hukum yang berbeda. Dalam sejarah dan praktik
hukum Indonesia, hubungan antara ketiganya sering kali saling
melengkapi, namun tak jarang juga terjadi ketegangan dan tumpang
tindih. Seiring dengan penguatan pluralisme hukum dan desentralisasi
pasca-reformasi, semakin terlihat kebutuhan untuk membangun sinergi
antara hukum adat dengan hukum nasional dan hukum Islam, agar
hukum yang berlaku di masyarakat tidak hanya sah secara formal, tetapi
juga diterima secara sosial dan kultural.

1. Hubungan Hukum Adat dengan Hukum Nasional
a. Pengakuan dalam Konstitusi dan Undang-Undang
Hubungan hukum adat dengan hukum nasional ditandai dengan
pengakuan formal terhadap eksistensi hukum adat dalam sistem
hukum negara. Hal ini tertuang dalam Pasal 18B ayat (2) UUD
1945 yang menyatakan: “Negara mengakui dan menghormati
kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat beserta hak-hak

tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai dengan
10 Hukum Adat



perkembangan masyarakat dan prinsip Negara Kesatuan

Republik Indonesia.”

Pasal ini merupakan dasar konstitusional yang menjadikan

hukum adat sebagai bagian dari hukum nasional, dengan syarat

tertentu yaitu masih hidup, sesuai dengan perkembangan
masyarakat, dan tidak bertentangan dengan prinsip NKRI.

Selain itu, pengakuan terhadap hukum adat juga dapat ditemukan

dalam berbagai undang-undang sektoral seperti:

1) UU No. 5 Tahun 1960 tentang Pokok Agraria (UUPA):
Mengakui hak ulayat masyarakat hukum adat.

2) UU No. 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan
Pengelolaan  Lingkungan  Hidup: Mengakui peran
masyarakat adat dalam perlindungan lingkungan.

3) UU No. 6 Tahun 2014 tentang Desa: Memberikan
kedudukan hukum kepada desa adat sebagai bagian dari
sistem pemerintahan.

b. Hukum Adat sebagai Sumber Hukum Nasional

Pada kerangka pembangunan hukum nasional, hukum adat

diposisikan sebagai salah satu sumber hukum yang penting. Hal

ini sebagaimana dinyatakan dalam Penjelasan Umum UUPA,
yang menyebutkan bahwa hukum adat merupakan landasan
dalam penyusunan hukum agraria nasional. Menurut Pradhani

(2021), hukum adat dapat dijadikan sumber hukum materiil

dalam pembentukan peraturan perundang-undangan, terutama

dalam hal yang berkaitan dengan masyarakat adat, tanah, dan
lingkungan. Namun, agar hukum adat dapat diadopsi menjadi
bagian dari hukum nasional, harus dilakukan kodifikasi,
dokumentasi, dan pengujian terhadap prinsip keadilan dan
kesesuaian dengan nilai-nilai Pancasila dan UUD 1945.
c. Integrasi dan Ketegangan

Meski diakui, dalam praktiknya, hubungan hukum adat dan

hukum nasional tidak selalu harmonis. Terdapat ketegangan

antara hukum adat yang bersifat lokal, lisan, dan fleksibel dengan
hukum nasional yang bersifat formal, tertulis, dan sentralistik.

Contohnya, konflik tenurial antara masyarakat adat dengan

negara sering terjadi karena perbedaan pandangan mengenai

status tanah. Negara sering mengklaim tanah adat sebagai tanah

negara karena tidak memiliki bukti formal. Putusan Mahkamah
Buku Ajar 11



Konstitusi No. 35/PUU-X/2012 menjadi tonggak penting dalam
mengoreksi relasi tersebut, dengan menyatakan bahwa hutan adat
bukan hutan negara, sehingga memperkuat posisi hukum adat
sebagai sistem hukum yang berdiri sendiri.

2. Hubungan Hukum Adat dengan Hukum Islam

12

a. Sejarah dan Konvergensi Hukum Adat dan Hukum Islam

Hubungan hukum adat dengan hukum Islam memiliki akar
sejarah yang panjang, terutama sejak masuknya Islam ke
Nusantara pada abad ke-13. Islam tidak menghapus sistem
hukum adat yang sudah ada, melainkan berakulturasi dengannya.
Akulturasi ini melahirkan bentuk-bentuk hukum yang khas,
seperti sistem perkawinan, waris, dan muamalah yang
menggabungkan nilai-nilai adat dengan prinsip syariah.
Contohnya di Minangkabau, muncul prinsip Adat basandi
syarak, syarak basandi Kitabullah, yang menunjukkan sinergi
antara hukum adat dan hukum Islam. Di wilayah Bugis dan Aceh,
norma-norma Islam juga diinternalisasi dalam sistem hukum adat
melalui institusi seperti pangulu adat dan ulama adat. Hukum
Islam diterima oleh masyarakat adat karena mengandung nilai-
nilai yang kompatibel dengan filosofi adat, seperti keadilan,
musyawarah, dan keseimbangan.

. Asimilasi dalam Praktik Sosial

Pada praktik sosial, hukum adat dan hukum Islam seringkali

berjalan bersamaan. Contohnya:

1) Hukum waris: Di beberapa daerah, sistem waris adat
digabungkan dengan sistem faraid Islam.

2) Perkawinan: Perkawinan adat disahkan melalui ijab kabul
dan diatur oleh ketentuan adat serta dilengkapi dengan
pencatatan hukum Islam (KUA).

3) Sanksi pidana adat: Pelanggaran moral seperti zina
seringkali diselesaikan dengan kombinasi sanksi adat dan
fatwa keagamaan.

Ketegangan dan Batasan

Meskipun banyak titik temu, hubungan antara hukum adat dan

hukum Islam tidak selalu harmonis. Di beberapa kasus, terdapat

konflik antara norma adat dengan hukum Islam, khususnya jika

nilai-nilai adat dianggap bertentangan dengan prinsip syariah.
Hukum Adat



Misalnya, praktik waris matrilineal di Minangkabau yang
mewariskan harta kepada perempuan bertentangan dengan
sistem faraid yang diatur dalam hukum Islam. Namun
masyarakat setempat telah menemukan jalan tengah melalui
pengaturan yang bersifat kompromistis. Sebagian kelompok
Islam puritan juga menganggap hukum adat sebagai bid‘ah yang
bertentangan dengan kemurnian ajaran Islam. Di sisi lain,
sebagian masyarakat adat merasa bahwa hukum Islam terlalu
dogmatis dan tidak sesuai dengan konteks lokal.

E. Latihan Soal Bab I

Latihan Soal Bab I disusun untuk menguji pemahaman konsep-

konsep dasar hukum adat yang telah dibahas sebelumnya, termasuk
pengertian, karakteristik, dan kedudukannya dalam sistem hukum

nasional. Soal-soal yang disusun dalam bentuk esai ini bertujuan
mendorong kemampuan analitis, kritis, dan reflektif pembaca terhadap
dinamika hukum adat di tengah perubahan sosial dan hukum positif.

1.

Jelaskan pengertian hukum adat menurut beberapa pakar hukum
kontemporer!
Uraikan sejarah perkembangan hukum adat di Indonesia!

. Analisis ciri-ciri hukum adat dan bandingkan dengan ciri hukum

positif yang tertulis!

Jelaskan tiga fungsi utama hukum adat dalam kehidupan masyarakat
lokal!

Bagaimana hubungan hukum adat dalam sistem hukum nasional
Indonesia? Jelaskan dengan merujuk pada pasal-pasal konstitusi dan
UU sektoral!

Buku Ajar 13






HUKUM ADAT

Kemampuan Akhir yang Diharapkan

Mampu memahami terkait dengan asas-asas umum dalam hukum adat,
memahami sumber hukum adat: sumber materiil dan formil, serta
memahami kedudukan adat istiadat dalam sistem hukum. Sehingga
pembaca dapat menilai secara kritis kedudukan adat istiadat sebagai
bagian penting dari sistem hukum nasional, serta menganalisis
relevansinya dalam pembentukan hukum positif dan penyelesaian
persoalan hukum di tingkat lokal.

Materi Pembelajaran

e Asas-asas Umum dalam Hukum Adat

Sumber Hukum Adat: Sumber Materiil dan Formil

Kedudukan Adat Istiadat dalam Sistem Hukum

Latihan Soal Bab II

A. Asas-asas Umum dalam Hukum Adat

Hukum adat sebagai sistem hukum asli masyarakat Indonesia
memiliki karakteristik dan asas-asas tertentu yang membedakannya dari
sistem hukum tertulis (positif). Asas-asas ini tidak dibentuk melalui
lembaga formal, melainkan tumbuh dan berkembang dari nilai-nilai
budaya dan kebiasaan masyarakat adat. Asas merupakan prinsip dasar
atau fondasi normatif yang menjadi pegangan dalam penerapan dan
pelaksanaan hukum. Dalam konteks hukum adat, asas tidak tertulis
secara sistematis seperti dalam peraturan perundang-undangan, tetapi
hidup dalam praktik sosial, keyakinan kolektif, dan struktur budaya
masyarakat. Menurut Nurhardianto (2015), asas hukum adat berfungsi

Buku Ajar 15



sebagai landasan moral dan sosial dalam menyelesaikan permasalahan
hukum, menegakkan keadilan komunal, dan menjaga keseimbangan
masyarakat adat.

b=

16

Asas-asas dalam hukum adat bersifat:

Non-kodifikasi: Tidak dibukukan secara formal.

Kontekstual: Bergantung pada nilai budaya masyarakat lokal.
Kolektif dan partisipatif: Menitikberatkan pada harmoni sosial.
Fleksibel: Mudah beradaptasi dengan dinamika sosial.

a. Asas Kebersamaan dan Gotong Royong

Asas kebersamaan dan gotong royong merupakan fondasi utama
dalam struktur hukum adat yang tumbuh dan berkembang di
berbagai masyarakat adat Indonesia. Asas ini menekankan
pentingnya mempertimbangkan kepentingan kolektif dalam
setiap pengambilan keputusan dan tindakan hukum. Dalam
masyarakat adat, individu tidak dipandang sebagai entitas yang
berdiri sendiri, melainkan sebagai bagian dari komunitas yang
saling terkait. Oleh karena itu, penyelesaian konflik, pembagian
sumber daya, serta pelaksanaan kewajiban sosial selalu diarahkan
untuk menjaga keseimbangan dan harmoni bersama. Prinsip ini
mencerminkan bentuk keadilan distributif yang menempatkan
kesejahteraan bersama di atas kepentingan pribadi (Adrianto,
2023).

Gotong royong adalah wujud konkret dari implementasi asas
kebersamaan ini. Dalam praktiknya, gotong royong tidak hanya
hadir dalam aktivitas fisik seperti membangun rumah atau
membersihkan lingkungan, tetapi juga dalam proses hukum
seperti penyelesaian sengketa, pelaksanaan sanksi adat, hingga
pelaksanaan ritus keagamaan dan budaya. Contoh konkret dapat
dilihat dalam sistem banjar di Bali, di mana setiap anggota
masyarakat wajib berpartisipasi aktif dalam kegiatan sosial dan
adat. Setiap warga turut andil dalam upacara keagamaan, diskusi
komunitas, serta penyelesaian konflik melalui musyawarah
mufakat. Keterlibatan kolektif ini tidak hanya menunjukkan
kekuatan solidaritas sosial, tetapi juga memperkuat legitimasi
hukum adat sebagai sistem normatif yang bersumber dari nilai-
nilai lokal.

Hukum Adat



b. Asas Kekeluargaan
Asas kekeluargaan merupakan salah satu asas fundamental dalam
sistem hukum adat yang mencerminkan nilai-nilai kolektivitas
dan solidaritas sosial. Dalam perspektif hukum adat, individu
tidak dilihat sebagai subjek hukum yang berdiri sendiri,
melainkan sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari struktur
kekerabatan atau keluarga besar. Dengan demikian, setiap
tindakan hukum baik pelanggaran maupun penyelesaian konflik
selalu dikaitkan dengan dampaknya terhadap keharmonisan
keluarga dan komunitas. Hal ini membuat hukum adat lebih
menitikberatkan pada proses pemulihan hubungan sosial
daripada pemberian hukuman secara individual (Muhdlor, 2016).
Pendekatan hukum yang Dberbasis kekeluargaan juga
mengedepankan prinsip musyawarah dalam penyelesaian
sengketa. Konflik tidak diselesaikan dengan sistem adversarial
seperti dalam peradilan negara, melainkan dengan mencari titik
temu yang dapat diterima semua pihak dan memulihkan
hubungan antaranggota komunitas. Asas kekeluargaan
mencerminkan pendekatan restoratif dalam penyelesaian konflik,
yaitu menitikberatkan pada pemulihan hubungan dan mencegah
fragmentasi sosial. Artinya, tujuan utama dari hukum adat
bukanlah menghukum, tetapi memulihkan tatanan sosial yang
terganggu.
c. Asas Musyawarah dan Konsensus

Asas musyawarah dan konsensus merupakan prinsip utama
dalam sistem hukum adat yang menjunjung tinggi keadilan
partisipatif. Tidak seperti sistem hukum formal yang cenderung
mengandalkan pemungutan suara atau keputusan sepihak, hukum
adat menekankan pada proses deliberatif yang melibatkan semua
pihak yang berkepentingan. Dalam musyawarah, setiap anggota
komunitas memiliki hak untuk menyampaikan pendapatnya, baik
secara langsung maupun melalui perwakilan keluarga atau
kelompok. Tujuannya bukan untuk mencari kemenangan satu
pihak, melainkan membangun kesepahaman bersama demi
menjaga keharmonisan sosial (Pradhani, 2021).

Musyawarah dalam hukum adat bukan sekadar prosedur formal,
tetapi merupakan mekanisme yang menginternalisasi nilai-nilai

keadilan sosial dan penghormatan terhadap martabat manusia.
Buku Ajar 17



18

Musyawarah memungkinkan masyarakat untuk merumuskan
keputusan hukum yang tidak hanya adil secara substantif, tetapi
juga dapat diterima secara kultural dan emosional oleh semua
pihak. Dalam konteks ini, konsensus menjadi indikator utama
keberhasilan proses hukum, karena mencerminkan adanya
penerimaan dan kepuasan kolektif atas solusi yang dihasilkan.

. Asas Keseimbangan dan Keharmonisan

Asas keseimbangan dan keharmonisan dalam hukum adat
berakar kuat pada pandangan kosmologis masyarakat adat, yang
memandang kehidupan sebagai satu kesatuan antara manusia,
alam, dan roh leluhur. Oleh karena itu, setiap pelanggaran
terhadap norma adat tidak hanya dianggap sebagai pelanggaran
hukum, tetapi juga sebagai gangguan terhadap keseimbangan
sosial dan spiritual. Tujuan utama penyelesaian sengketa
bukanlah untuk menghukum pelaku semata, tetapi untuk
memulihkan harmoni yang terganggu dan mengembalikan
keseimbangan hubungan antaranggota masyarakat.

Pendekatan hukum adat menolak konsep pembalasan dan lebih
mengedepankan upaya rekonsiliasi antara pihak-pihak yang
terlibat. Penyelesaian melalui mediasi adat, upacara pemulihan,
atau ganti rugi simbolik mencerminkan filosofi bahwa hukum
harus memperbaiki dan menyembuhkan, bukan memperburuk
situasi. Dalam hal ini, sanksi adat bukan bertujuan untuk
menakut-nakuti, tetapi sebagai bentuk pengakuan kesalahan dan
pemulihan hubungan sosial. Hal ini menjadikan hukum adat
sangat adaptif dan relevan dalam menciptakan keadilan restoratif
di tingkat komunitas.

Asas Keadilan Komunal

Asas keadilan komunal merupakan prinsip mendasar dalam
hukum adat yang membedakannya secara signifikan dari hukum
positif modern. Dalam perspektif hukum adat, keadilan tidak
dilihat dari sudut pandang individu semata, melainkan sebagai
keseimbangan kepentingan dalam konteks kolektif. Artinya,
penyelesaian  konflik dan  penerapan  sanksi  harus
mempertimbangkan dampaknya terhadap komunitas secara
keseluruhan. Keadilan tidak hanya bertujuan melindungi hak

Hukum Adat



individu, tetapi juga menjaga kohesi sosial, martabat keluarga,
dan kehormatan kelompok kekerabatan.
Pada masyarakat adat, ganti rugi terhadap pelanggaran hukum
adat sering kali tidak hanya berbentuk materiil, melainkan juga
simbolik dan sosial. Misalnya, dalam masyarakat Minangkabau,
jika seseorang melakukan pelanggaran yang merugikan kaum
atau suku, maka penyelesaiannya melibatkan seluruh anggota
kekerabatan. Sanksi tidak hanya dijatuhkan kepada pelaku, tetapi
juga memengaruhi kedudukan sosial keluarganya. Hal ini
menunjukkan bahwa konsep keadilan dalam hukum adat
menekankan pada tanggung jawab kolektif, bukan hanya
individual.

f. Asas Kesakralan dan Kepercayaan Leluhur
Asas kesakralan dan kepercayaan terhadap leluhur merupakan
ciri khas dalam sistem hukum adat yang membedakannya dari
sistem hukum formal modern. Dalam perspektif ini, hukum tidak
sekadar dipahami sebagai seperangkat aturan rasional, tetapi
sebagai bagian dari struktur kosmologi yang menghubungkan
manusia, alam, dan roh leluhur. Pelanggaran terhadap norma adat
tidak hanya dianggap merusak tatanan sosial, tetapi juga sebagai
gangguan terhadap keseimbangan spiritual yang dapat membawa
malapetaka bagi seluruh komunitas. Oleh karena itu, penegakan
hukum adat selalu melibatkan dimensi spiritual dan sakralitas
(Adrianto, 2023).
Sebagai contoh, dalam masyarakat adat Moi di Papua, setiap
bagian wilayah terutama hutan dipandang sebagai tempat sakral
yang dijaga oleh roh leluhur. Ketika seseorang melanggar batas
wilayah hutan adat, hal tersebut tidak hanya dipandang sebagai
pelanggaran hukum, tetapi juga sebagai penghinaan terhadap roh
penjaga. Untuk itu, penyelesaiannya tidak cukup hanya dengan
permintaan maaf atau kompensasi materi, tetapi harus disertai
dengan upacara adat yang berfungsi sebagai penebusan. Ini
menunjukkan bagaimana sistem kepercayaan dan hukum saling
terkait erat dalam menjaga harmoni kehidupan komunitas adat.

g. Asas Kepatutan dan Kepantasan
Asas kepatutan dan kepantasan merupakan prinsip fundamental
dalam hukum adat yang mencerminkan sensitivitas terhadap

norma sosial dan budaya setempat. Tidak seperti hukum tertulis
Buku Ajar 19



yang cenderung kaku, hukum adat menilai suatu tindakan
berdasarkan konteks sosial dan persepsi kolektif mengenai apa
yang dianggap wajar atau tidak. Dalam hal ini, pelanggaran tidak
selalu diukur secara objektif, melainkan dinilai melalui lensa
kepantasan dan nilai-nilai moral yang dianut oleh komunitas.
Oleh karena itu, suatu tindakan yang mungkin sah secara hukum
formal bisa saja dianggap melanggar jika tidak sesuai dengan
norma adat setempat.

Fleksibilitas hukum adat dalam menyesuaikan penilaian terhadap
perubahan perilaku masyarakat merupakan keunggulan utama
asas ini. Asas kepatutan memberi ruang bagi hukum adat untuk
terus hidup dan relevan seiring dinamika zaman. Misalnya, dalam
masyarakat adat yang mulai berhadapan dengan pengaruh
modernisasi, aturan-aturan adat sering kali diperbaharui atau
dimaknai ulang agar tetap sejalan dengan nilai-nilai lokal yang
berkembang. Proses ini memperlihatkan bahwa hukum adat
bukanlah sistem hukum yang statis, melainkan adaptif dan
responsif terhadap konteks sosial.

B. Sumber Hukum Adat: Sumber Materiil dan Formil

Sumber hukum adalah landasan utama dari mana norma-norma
hukum berasal dan menjadi dasar dalam pembentukan serta penerapan
hukum. Dalam konteks hukum adat, sumber hukum tidak hanya merujuk
pada dokumen atau perundang-undangan tertulis, tetapi juga pada
elemen-elemen budaya, spiritualitas, serta nilai-nilai lokal yang hidup
dalam masyarakat. Hukum adat sebagai sistem hukum asli yang
berkembang dalam masyarakat Indonesia bersifat tidak tertulis
(unwritten law) dan berakar pada tradisi, adat istiadat, serta nilai-nilai
lokal yang bersifat dinamis dan kontekstual (Nurhardianto, 2015).
Sumber hukum adat dapat diklasifikasikan ke dalam dua kategori utama,
yaitu sumber materiil dan sumber formil. Kedua kategori ini saling
melengkapi dalam menjelaskan bagaimana hukum adat terbentuk, hidup,
dan berkembang dalam masyarakat. Sumber materiil hukum adalah
segala faktor yang memengaruhi substansi atau isi dari hukum. Dalam
hukum adat, sumber materiil tidak berasal dari produk legislasi atau
dokumen resmi, melainkan dari realitas sosial-budaya masyarakat adat

itu sendiri.
20 Hukum Adat



Menurut Adrianto (2023), sumber materiil hukum adat
mencakup nilai-nilai budaya, sistem kekerabatan, struktur sosial, dan
kepercayaan lokal yang mengatur perilaku masyarakat dalam kehidupan
sehari-hari. Artinya, hukum adat muncul sebagai respons terhadap
kebutuhan sosial dan dijalankan berdasarkan kesepakatan tidak tertulis
yang berkembang secara turun-temurun. Disisi lain, sumber formil
hukum adalah bentuk-bentuk atau proses hukum yang digunakan untuk
membentuk atau menegaskan eksistensi norma hukum. Dalam hukum
positif, sumber formil biasanya berupa peraturan perundang-undangan,
yurisprudensi, traktat, atau kebiasaan. Dalam hukum adat, bentuk formil
bisa berupa adat istiadat (customs), keputusan lembaga adat, dan
kebiasaan yang telah diterima secara kolektif. Sumber formil dalam
hukum adat sangat bergantung pada pengakuan masyarakat adat atas
kebiasaan yang telah dijalankan terus-menerus, tidak bertentangan
dengan nilai moral, dan memiliki kekuatan mengikat secara sosial.

1. Sumber Materiil Hukum Adat
Sumber materiill dalam hukum adat secara umum meliputi
beberapa aspek:
a. Struktur Sosial dan Kekerabatan

Struktur sosial dan sistem kekerabatan merupakan sumber
materiill utama dalam pembentukan hukum adat. Dalam
masyarakat adat, hubungan antarindividu tidak berdiri secara
individual, melainkan selalu terkait dalam konteks kolektif,
seperti keluarga besar, marga, atau komunitas desa adat. Struktur
ini menentukan hak dan kewajiban setiap anggota masyarakat
serta menjadi dasar dalam pengambilan keputusan, penyelesaian
sengketa, dan pembagian sumber daya. Kekerabatan juga
menentukan posisi sosial seseorang, termasuk perannya dalam
lembaga adat, kewajiban sosial, serta otoritas dalam ritual atau
mediasi konflik. Salah satu contoh nyata adalah masyarakat
Minangkabau yang menganut sistem matrilineal, di mana garis
keturunan dan kepemilikan harta diwariskan melalui pihak ibu.
Sistem ini membentuk norma adat yang berbeda dari hukum
waris nasional, seperti dalam pengaturan harta pusaka tinggi
yang tidak boleh dijual sembarangan dan diwariskan hanya
kepada keturunan perempuan.

Buku Ajar 21



22

b. Nilai-Nilai Budaya dan Etika Lokal

Nilai-nilai budaya dan etika lokal merupakan sumber materiil
penting dalam pembentukan hukum adat karena menjadi
landasan moral yang menentukan batas antara perilaku yang
dianggap benar atau salah dalam masyarakat adat. Nilai-nilai
seperti keadilan, kesetaraan, kepantasan, dan kebersamaan tidak
hanya menjadi pedoman normatif, tetapi juga mencerminkan
pandangan kolektif masyarakat terhadap tatanan sosial yang
ideal. Nilai-nilai ini ditanamkan secara turun-temurun dan
terinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari, menjadikan hukum
adat sebagai cerminan langsung dari budaya hidup suatu
komunitas.

Kekuatan hukum adat justru terletak pada kemampuannya untuk
beradaptasi dengan dinamika budaya lokal. Karena berbasis pada
nilai-nilai etika lokal, hukum adat tidak bersifat universal seperti
hukum positif, melainkan kontekstual sesuai dengan karakter
budaya masing-masing masyarakat. Sebagai contoh, nilai “malu”
di masyarakat Bugis atau “rasa hormat terhadap leluhur” di
masyarakat Papua memiliki bobot hukum yang tinggi dan
menjadi pertimbangan utama dalam penyelesaian sengketa.
Kepercayaan dan Agama Leluhur

Kepercayaan dan agama leluhur merupakan sumber materiil
hukum adat yang sangat penting dalam banyak masyarakat adat
di Indonesia. Hukum adat tidak hanya dilihat sebagai seperangkat
norma sosial, tetapi juga sebagai perwujudan dari kehendak
leluhur dan kekuatan spiritual yang diyakini menjaga tatanan
hidup komunitas. Dalam sistem kepercayaan ini, pelanggaran
hukum adat dipandang bukan sekadar tindakan sosial yang salah,
melainkan juga sebagai bentuk penghinaan terhadap roh nenek
moyang atau kekuatan alam yang sakral. Oleh karena itu,
pemulihan atau penyelesaian sengketa tidak cukup hanya dengan
sanksi sosial atau material, tetapi juga memerlukan upacara adat
sebagai bentuk penebusan spiritual.

Sebagai contoh, masyarakat adat Moi di Papua memiliki
keyakinan bahwa tanah adat merupakan warisan sakral dari
leluhur. Pemanfaatan tanah tersebut tidak bisa dilakukan
sembarangan, tetapi harus melalui persetujuan adat dan ritual

penghormatan terhadap roh penjaga wilayah. Jika tanah
Hukum Adat



digunakan tanpa izin adat, maka dipercaya akan membawa
bencana atau ketidakseimbangan spiritual bagi komunitas.

d. Lingkungan Hidup dan Geografi
Lingkungan hidup dan kondisi geografis suatu wilayah berperan
penting dalam pembentukan sumber materiill hukum adat.
Masyarakat adat yang tinggal di wilayah agraris seperti
pegunungan atau dataran subur cenderung memiliki norma adat
yang mengatur pembagian air irigasi, rotasi lahan, dan tata kelola
hasil panen secara kolektif. Sebaliknya, di wilayah pesisir atau
kepulauan, hukum adat lebih berfokus pada pengelolaan sumber
daya laut seperti penangkapan ikan, batas wilayah laut adat, serta
larangan menangkap ikan pada musim tertentu guna menjaga
kelestarian hayati. Norma-norma ini berkembang secara alami
sebagai bentuk adaptasi masyarakat terhadap kondisi ekologis di
sekitarnya.
Sistem hukum adat ini merefleksikan prinsip keberlanjutan lokal
yang telah eksis jauh sebelum munculnya gagasan “ekologi
hukum” dalam kajian hukum modern. Artinya, hukum adat tidak
hanya mengatur hubungan sosial antarindividu, tetapi juga
membangun etika relasi antara manusia dan alam sekitar.
Kesadaran ekologis yang melekat pada hukum adat
menjadikannya sumber hukum yang relevan dalam konteks
pembangunan berkelanjutan dan perlindungan lingkungan hidup
berbasis kearifan lokal.

2. Sumber Formil Hukum Adat
Sumber formil hukum adat bisa dijelaskan dalam bentuk sebagai

berikut:

a. Adat Istiadat (Customary Law Practices)

Adat istiadat merupakan sumber formil utama dalam hukum adat
karena menjadi dasar normatif yang mengatur perilaku
masyarakat secara turun-temurun. Adat istiadat mencakup
berbagai aspek kehidupan, mulai dari tata cara pergaulan sosial,
penyelenggaraan upacara adat, hingga penyelesaian konflik
internal. Kebiasaan ini berkembang secara alami dari praktik-
praktik yang dianggap baik dan sesuai oleh komunitas, serta terus
dipertahankan karena mengandung nilai moral dan sosial yang

tinggi. Seiring waktu, adat istiadat memperoleh kekuatan
Buku Ajar 23



24

mengikat karena dipatuhi secara konsisten dan disertai dengan
pengenaan sanksi apabila dilanggar. Nasuiton (2024)
menjelaskan bahwa adat istiadat menjadi sumber formil hukum
adat jika memenuhi beberapa syarat, yaitu telah dilakukan secara
terus-menerus (kontinu), diterima secara umum sebagai norma
yang adil, dan disertai dengan konsekuensi sosial seperti teguran
atau pengucilan.

Keputusan Lembaga Adat

Keputusan lembaga adat merupakan salah satu sumber formil
penting dalam hukum adat karena lembaga ini memiliki otoritas
sosial untuk menafsirkan dan menegakkan norma-norma adat
yang berlaku. Dalam struktur masyarakat adat, lembaga adat
seperti majelis adat, dewan adat, atau pemangku adat berfungsi
sebagai badan yang menyelesaikan sengketa, menengahi konflik,
serta menetapkan aturan baru sesuai perkembangan komunitas.
Keputusannya, meskipun tidak tertulis, memiliki kekuatan
hukum yang kuat karena dihormati dan diakui oleh masyarakat
sebagai bentuk keadilan lokal.

Sebagai contoh, Majelis Adat Aceh memiliki kewenangan untuk
mengadili perkara adat seperti perselisihan keluarga, pelanggaran
norma adat, dan permasalahan harta warisan, sesuai dengan
ketentuan Qanun Aceh. Keputusan yang dikeluarkan tidak hanya
menyelesaikan masalah saat itu, tetapi juga menjadi rujukan atau
preseden untuk kasus serupa di masa depan.

Perilaku Kolektif (Customary Behavior)

Perilaku kolektif atau customary behavior merupakan salah satu
sumber formil hukum adat yang muncul dari praktik sosial yang
berlangsung secara konsisten dalam masyarakat. Jika suatu
tindakan dilakukan secara berulang, diterima secara luas, dan
dianggap mengikat secara moral dan hukum oleh anggota
komunitas, maka perilaku tersebut berkembang menjadi norma
hukum adat. Proses ini mencerminkan terbentuknya hukum
melalui internalisasi nilai-nilai bersama yang terus dipraktikkan
tanpa perlu kodifikasi tertulis.

Perilaku kolektif ini memiliki kemiripan dengan konsep
customary international law, di mana kebiasaan yang dilakukan
negara-negara secara konsisten, disertai dengan keyakinan

hukum (opinio juris), menjadi dasar terbentuknya norma
Hukum Adat



internasional. Dalam konteks lokal, perilaku kolektif dalam
masyarakat adat, seperti aturan pembagian air irigasi di desa
agraris atau larangan menangkap ikan di waktu tertentu dalam
masyarakat pesisir, menunjukkan bagaimana hukum adat hidup
dan berkembang dari praktik nyata yang mengikat secara sosial
dan kultural.

d. Pengakuan Formal oleh Negara
Pengakuan formal oleh negara terhadap hukum adat merupakan
bentuk legitimasi hukum adat dalam sistem hukum nasional.
Proses in1 mencerminkan sinergi antara norma-norma lokal yang
hidup di masyarakat dengan kerangka hukum negara. Salah satu
contoh penting adalah Putusan Mahkamah Konstitusi No.
35/PUU-X/2012 yang menyatakan bahwa hutan adat bukan lagi
bagian dari hutan negara, melainkan milik masyarakat hukum
adat. Putusan ini menandai titik balik dalam perlindungan hak-
hak kolektif masyarakat adat atas sumber daya alamnya.
Undang-Undang No. 6 Tahun 2014 tentang Desa memberikan
pengakuan eksplisit terhadap eksistensi desa adat dan
kelembagaannya, termasuk hukum adat yang berlaku. Melalui
regulasi ini, negara memberikan ruang bagi hukum adat untuk
berperan dalam tata kelola pemerintahan lokal, penyelesaian
sengketa, dan pelestarian nilai-nilai budaya. Pengakuan formal
ini memperkuat posisi hukum adat sebagai sumber hukum yang
sah, dan sekaligus membuka jalan bagi integrasi nilai-nilai
tradisional dalam pembangunan hukum nasional yang inklusif
dan berbasis keragaman.

C. Kedudukan Adat Istiadat dalam Sistem Hukum

Adat istiadat adalah bagian tak terpisahkan dari kehidupan
masyarakat Indonesia yang majemuk. Dalam konteks hukum adat, adat
istiadat menjadi sumber utama dan ekspresi dari norma-norma sosial
yang hidup dan berkembang secara turun-temurun. Kedudukan adat
istiadat dalam sistem hukum Indonesia tidak hanya memiliki relevansi
historis, tetapi juga mendapat tempat yang konstitusional dan yuridis
dalam tatanan hukum nasional. Adat istiadat sering menjadi sumber
hukum tidak tertulis yang dapat dipertimbangkan dalam pengambilan

keputusan hukum, baik dalam pengadilan maupun kebijakan publik.
Buku Ajar 25



Dalam konteks sistem hukum Indonesia yang bersifat plural (legal
pluralism), adat istiadat bukanlah sekadar kebiasaan lokal, tetapi dapat
berperan sebagai sistem hukum tersendiri yang hidup (/iving law) dalam
masyarakat. Perkembangan hukum nasional pun tidak dapat dipisahkan
dari pengaruh dan integrasi adat istiadat dalam pembentukan norma dan
peraturan.

Menurut Sulistiani (2021), adat istiadat adalah keseluruhan
norma sosial yang lahir dari nilai-nilai budaya suatu masyarakat yang
secara kolektif diakui dan dipraktikkan sebagai pedoman hidup. Adat
istiadat dapat mencakup aturan perkawinan, pewarisan, pengelolaan
tanah, tata pemerintahan lokal, hingga mekanisme penyelesaian
sengketa. Adat istiadat biasanya tidak tertulis namun mengikat secara
sosial karena didukung oleh konsensus dan sanksi sosial. Sementara itu
adat istiadat merupakan fondasi utama dari hukum adat. Dalam
praktiknya, adat istiadat menjalankan fungsi normatif, yakni menjadi
standar perilaku sosial yang dianggap baik dan pantas dalam masyarakat.
Kedudukan adat istiadat dalam sistem hukum Indonesia dapat dilihat dari
beberapa aspek:

1. Pengakuan Konstitusional

Pengakuan terhadap hukum adat dalam sistem hukum Indonesia
mendapatkan dasar konstitusional yang kokoh melalui Pasal 18B ayat
(2) Undang-Undang Dasar 1945. Pasal ini menyatakan bahwa “Negara
mengakui dan menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat
beserta hak-hak tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai dengan
perkembangan masyarakat serta prinsip Negara Kesatuan Republik
Indonesia, yang diatur dalam undang-undang.” Rumusan ini bukan
hanya bentuk afirmasi terhadap eksistensi masyarakat adat, tetapi juga
pengakuan terhadap sistem hukum yang dianut, yaitu hukum adat.
Dengan demikian, hukum adat tidak berdiri di luar sistem hukum
nasional, melainkan menjadi bagian integral yang diakui oleh konstitusi.

Secara praktis, pengakuan konstitusional ini memberikan ruang
bagi hukum adat untuk dijadikan dasar dalam penyelesaian sengketa,
pengelolaan sumber daya alam, serta pelaksanaan upacara adat dan tata
kelola komunitas. Sepanjang hukum adat tersebut masih hidup (artinya,
masih dipraktikkan dan dihormati oleh komunitasnya) dan tidak
bertentangan dengan prinsip negara hukum, maka ia sah untuk

dijalankan. Hal ini mencerminkan pendekatan pluralistik dalam sistem
26 Hukum Adat



hukum Indonesia, di mana negara mengakui adanya sistem hukum lain
di luar hukum negara yang bersifat resmi.

2. Pengakuan dalam Undang-Undang dan Putusan Pengadilan
Banyak peraturan perundang-undangan yang mengakui
keberadaan dan peran adat istiadat, antara lain:

a. UU No. 6 Tahun 2014 tentang Desa, yang mengatur tentang desa
adat sebagai entitas pemerintahan yang mengelola urusan
berdasarkan hak asal-usul dan adat istiadat.

b. UU No. 41 Tahun 1999 tentang Kehutanan, yang mengakui hak
masyarakat hukum adat atas hutan adat.

c. Putusan Mahkamah Konstitusi No. 35/PUU-X/2012, yang
menegaskan bahwa hutan adat bukan bagian dari hutan negara,
melainkan milik masyarakat hukum adat.

Pengakuan ini menunjukkan bahwa adat istiadat tidak hanya
menjadi sumber hukum adat, tetapi juga telah menjadi bagian dari
hukum nasional melalui proses formal.

3. Fungsi dalam Peradilan

Pada sistem hukum Indonesia, adat istiadat memiliki fungsi
penting dalam praktik peradilan, khususnya dalam menangani perkara-
perkara perdata dan pidana ringan. Hal ini diatur secara eksplisit dalam
Pasal 5 ayat (1) UU No. 48 Tahun 2009 tentang Kekuasaan Kehakiman,
yang menyatakan bahwa “Hakim wajib menggali, mengikuti, dan
memahami nilai-nilai hukum dan rasa keadilan yang hidup dalam
masyarakat.” Ketentuan ini memberikan mandat kepada hakim untuk
tidak hanya berpijak pada peraturan perundang-undangan formal, tetapi
juga memperhatikan norma-norma lokal yang hidup dan berkembang di
tengah masyarakat, termasuk hukum adat.

Fungsi hukum adat dalam peradilan menjadi sangat signifikan
ketika berhadapan dengan masyarakat adat yang masih mempraktikkan
sistem normatif secara aktif. Dalam perkara waris, misalnya, hakim
dapat merujuk pada sistem kekerabatan matrilineal di Minangkabau,
yang menetapkan bahwa harta pusaka diwariskan melalui garis ibu.
Demikian pula dalam perkara perkawinan, beberapa ketentuan adat,
seperti bentuk mahar atau mekanisme penyelesaian konflik rumah
tangga secara adat, juga bisa dijadikan rujukan oleh hakim, selama tidak

Buku Ajar 27



bertentangan dengan hukum positif dan prinsip-prinsip hak asasi
manusia.

4. Peran dalam Resolusi Konflik Lokal

Adat istiadat berperan krusial dalam penyelesaian konflik lokal
melalui pendekatan yang berbasis komunitas. Berbeda dengan sistem
hukum formal yang cenderung prosedural dan legalistik, mekanisme
penyelesaian konflik dalam masyarakat adat lebih menekankan pada
restorative justice, yakni keadilan yang memulihkan, bukan
menghukum. Dalam konteks ini, pemulihan hubungan sosial menjadi
fokus utama, bukan hanya pemberian sanksi kepada pelaku. Pendekatan
ini berakar kuat dalam nilai-nilai budaya dan spiritual yang diyakini oleh
komunitas adat, di mana harmoni sosial dipandang lebih penting
daripada kemenangan salah satu pihak.

Di berbagai wilayah Indonesia seperti Papua, Kalimantan, dan
Nusa Tenggara, forum musyawarah adat merupakan sarana utama dalam
menangani konflik. Misalnya, di masyarakat adat Moi (Papua), konflik
terkait pelanggaran batas wilayah adat diselesaikan melalui pertemuan
adat yang dihadiri oleh pihak-pihak yang bersengketa, tetua adat, dan
tokoh masyarakat. Proses ini dilakukan dengan penuh penghormatan
terhadap nilai sakral tanah leluhur dan melibatkan ritual adat sebagai
bagian dari pemulihan spiritual dan sosial. Hasil dari musyawarah ini
tidak hanya mengikat secara sosial, tetapi juga mengandung nilai
kepercayaan kolektif yang tinggi.

D. Latihan Soal Bab 11

Latihan Soal Bab II disusun untuk membantu pembaca menguji
pemahaman terhadap konsep asas dan sumber hukum adat yang telah
dibahas sebelumnya. Soal-soal yang diberikan dirancang dalam bentuk
esai analitis untuk mendorong pemikiran kritis dan reflektif atas prinsip-
prinsip dasar hukum adat seperti asas kekeluargaan, keseimbangan, dan
keadilan komunal.

1. Jelaskan apa yang dimaksud dengan asas kebersamaan
(gemeinschaft) dalam hukum adat dan bagaimana asas ini tercermin
dalam praktik masyarakat hukum adat!

2. Uraikan perbedaan antara sumber hukum materiill dan sumber

hukum formil dalam konteks hukum adat!
28 Hukum Adat



3. Bagaimana asas kekeluargaan dalam hukum adat mempengaruhi
penyelesaian sengketa di masyarakat adat?

4. Jelaskan kedudukan adat istiadat sebagai sumber hukum adat dan
bagaimana perannya dalam hukum nasional!

5. Diskusikan pentingnya asas keharmonisan dalam hukum adat,
khususnya dalam hubungan manusia dengan alam dan leluhur!

Buku Ajar 29






BERBAGAI DAERAH

Kemampuan Akhir yang Diharapkan

Mampu memahami terkait dengan klasifikasi masyarakat hukum adat

(genealogis, teritorial, campuran), memahami sistem hukum adat di

Sumatera, Jawa, Kalimantan, Bali, dan Papua, serta memahami

konsep kesatuan masyarakat hukum. Sehingga pembaca dapat

mengidentifikasi dan menganalisis konsep kesatuan masyarakat

hukum secara komprehensif sebagai dasar pengakuan eksistensi

masyarakat adat dalam sistem hukum nasional.

Materi Pembelajaran

e Klasifikasi Masyarakat Hukum Adat (Genealogis, Teritorial,
Campuran)

e Sistem Hukum Adat di Sumatera, Jawa, Kalimantan, Bali, dan
Papua

e Konsep Kesatuan Masyarakat Hukum

e Latihan Soal Bab III

Klasifikasi Masyarakat Hukum Adat (Genealogis, Teritorial,

Campuran)

Masyarakat hukum adat (rechtsgemeenschap) adalah kesatuan
masyarakat yang secara turun-temurun mendiami suatu wilayah dan
memiliki sistem nilai, norma, serta kelembagaan tersendiri yang
mengatur kehidupannya. Keberadaan masyarakat ini biasanya diakui
oleh hukum nasional maupun internasional sebagai bagian dari hak
kolektif suatu komunitas. Dalam Pasal 18B ayat (2) UUD 1945, negara
mengakui dan menghormati kesatuan masyarakat hukum adat beserta

Buku Ajar 31



hak tradisionalnya. Masyarakat hukum adat terbentuk berdasarkan
sistem kekerabatan (genealogis), wilayah domisili (teritorial), atau
gabungan keduanya (campuran). Ketiga bentuk ini memiliki struktur
sosial dan hukum yang berbeda-beda dalam penerapan adat.

1. Masyarakat Hukum Adat Genealogis

Masyarakat hukum adat genealogis adalah komunitas yang
dibentuk berdasarkan hubungan darah atau keturunan. Dalam
masyarakat ini, hukum adat berkembang dan diwariskan secara turun-
temurun melalui garis keturunan, baik garis ayah (patrilineal), garis ibu
(matrilineal), maupun keduanya (bilineal). Ciri-ciri masyarakat hukum
adat genealogis antara lain:

a. Struktur sosial dibentuk oleh ikatan darah atau kekerabatan.

b. Kewenangan hukum berada pada lembaga adat atau kepala suku
yang ditentukan secara keturunan.

c. Kepemilikan tanah dan harta warisan sering kali bersifat
komunal dan diwariskan menurut garis keturunan tertentu.
Contoh di Indonesia:

1) Masyarakat Batak (Sumatra Utara)

Masyarakat Batak di Sumatra Utara merupakan contoh
masyarakat hukum adat genealogis yang menganut sistem
patrilineal, di mana garis keturunan ditarik dari pihak ayah.
Dalam struktur sosialnya, marga atau clan menjadi dasar
utama dalam pengaturan hubungan sosial, hak waris, dan
kepemilikan tanah ulayat. Setiap individu terikat erat pada
marganya, yang tidak hanya menjadi identitas sosial tetapi
juga sebagai satuan hukum adat. Hak atas tanah, misalnya,
diwariskan kepada laki-laki dalam satu marga dan tidak bisa
dialihkan keluar dari struktur kekerabatan tersebut, kecuali
melalui persetujuan kepala marga (Sormin, 2023).

Peran kepala marga dalam masyarakat Batak sangat sentral
dalam penyelesaian konflik adat. Ketika terjadi sengketa,
baik itu terkait warisan, pernikahan, maupun batas tanah,
penyelesaiannya dilakukan melalui musyawarah dalam
lingkup marga. Keputusan yang diambil oleh kepala marga
dianggap mengikat secara sosial dan dihormati oleh seluruh
anggota. Sistem ini menunjukkan bahwa hukum adat Batak

bukan hanya berbasis aturan tertulis, tetapi lebih pada nilai
32 Hukum Adat



2)

3)

Buku Ajar

kekeluargaan, konsensus, dan penghormatan terhadap
hierarki genealogis.

Masyarakat Minangkabau (Sumatra Barat)

Masyarakat Minangkabau di Sumatra Barat dikenal sebagai
masyarakat hukum adat genealogis yang menganut sistem
matrilineal, yaitu sistem kekerabatan yang menarik garis
keturunan dari pihak ibu. Dalam sistem ini, perempuan
memiliki kedudukan yang sangat penting dalam pewarisan
harta pusaka tinggi (harato pusako tinggi), seperti tanah
ulayat dan rumah gadang. Anak perempuan adalah pewaris
sah dari harta tersebut, sementara laki-laki bertugas menjaga
dan mengelola kepentingan kaum ibu melalui posisi sebagai
mamak (paman dari pihak ibu).

Struktur kepemimpinan adat di Minangkabau tidak
ditentukan oleh kekuasaan individu, melainkan oleh peran
mamak yang mewakili suara dan hak kolektif kaum
perempuan dalam kaum (unit kekerabatan matrilineal).
Mamak bertanggung jawab dalam mengambil keputusan
adat, termasuk soal perkawinan, pembagian warisan, dan
penyelesaian konflik internal. Sistem ini mencerminkan
kekuatan budaya kolektif dan keseimbangan antara otoritas
laki-laki dan hak milik perempuan dalam masyarakat
Minangkabau.

Masyarakat Papua (Beberapa suku di pedalaman Papua)
Masyarakat hukum adat di beberapa suku pedalaman Papua
menganut sistem genealogis, yang berarti struktur sosial dan
kepemimpinan didasarkan pada garis keturunan. Dalam
masyarakat ini, kepala suku atau pemimpin adat biasanya
berasal dari garis keturunan yang memiliki legitimasi historis
dan spiritual yang kuat. Kepemimpinan tidak semata-mata
diperoleh melalui pemilihan atau kemampuan individu,
tetapi melalui warisan posisi yang dihormati dalam struktur
sosial suku. Keputusan-keputusan penting dalam komunitas,
seperti penyelesaian sengketa atau pembagian sumber daya,
biasanya melibatkan kepala suku sebagai representasi
otoritas turun-temurun (Alputila et al., 2023).

Norma-norma adat di kalangan suku Papua sering kali

diwariskan secara lisan dari generasi ke generasi. Proses
33



pewarisan nilai ini mencerminkan pentingnya memori
kolektif dan narasi leluhur dalam mempertahankan identitas
hukum adat. Hukum tidak tertulis ini mengatur hubungan
antarpersona, hak atas tanah wulayat, dan tata cara
pelaksanaan ritual keagamaan lokal.

2. Masyarakat Hukum Adat Teritorial

Masyarakat hukum adat teritorial dibentuk berdasarkan kesatuan

wilayah atau tempat tinggal, bukan karena hubungan darah. Dalam
masyarakat ini, individu yang tinggal di wilayah tertentu secara otomatis
tunduk pada hukum adat setempat, meskipun tidak memiliki hubungan

genealogis dengan penduduk asli. Ciri-cirinya antara lain:

a.

Identitas hukum didasarkan pada tempat tinggal, bukan pada
garis keturunan.

b. Keanggotaan masyarakat bersifat terbuka.

34

Sering ditemukan di daerah pesisir, perdagangan, atau migrasi
tinggi.
Contoh di Indonesia:

1) Masyarakat Bali Aga (Bali)

Masyarakat Bali Aga, yang tersebar di desa-desa tua seperti
Tenganan dan Trunyan di Bali, merupakan contoh
masyarakat hukum adat teritorial, di mana keanggotaan
komunitas adat ditentukan berdasarkan wilayah tempat
tinggal dan kelahiran. Dalam sistem ini, siapa pun yang lahir
dan menetap secara turun-temurun di wilayah desa adat
tersebut dianggap sebagai bagian dari masyarakat hukum
adat, dengan hak dan kewajiban yang melekat sesuai dengan
aturan lokal. Struktur hukum adat di Bali Aga sangat erat
kaitannya dengan pola hidup komunal, di mana keputusan
diambil melalui musyawarah desa dan berdasarkan
kesepakatan kolektif (Febriawanti & Mansur, 2020).

Meskipun awalnya keanggotaan masyarakat Bali Aga
bersifat eksklusif dan hanya terbuka bagi keturunan asli,
perubahan sosial dan keterbukaan budaya telah
menyebabkan bergesernya asas keanggotaan menjadi lebih
fleksibel dan berbasis wilayah. Artinya, orang luar yang
tinggal lama dan berpartisipasi aktif dalam kehidupan desa

adat dapat diakui sebagai anggota komunitas. Perubahan ini
Hukum Adat



2)

menunjukkan bahwa hukum adat Bali Aga mampu
beradaptasi terhadap dinamika masyarakat, tanpa kehilangan
ciri khas teritorialnya yang menekankan keterikatan terhadap
tanah dan tempat tinggal sebagai identitas hukum dan sosial.
Masyarakat pesisir Bugis-Makassar (Sulawesi Selatan)
Masyarakat hukum adat pesisir Bugis-Makassar di Sulawesi
Selatan dikenal dengan sistem keanggotaan yang berbasis
teritorial. Keikutsertaan dalam komunitas adat tidak hanya
ditentukan oleh garis keturunan, tetapi juga oleh domisili dan
kontribusi nyata terhadap kehidupan sosial masyarakat.
Dalam konteks ini, siapa pun yang bermukim dan aktif
dalam kegiatan adat, sosial, serta menjunjung tinggi nilai-
nilai lokal, dapat diterima sebagai bagian dari komunitas
hukum adat. Hal ini menunjukkan fleksibilitas sistem adat
Bugis-Makassar dalam merespons mobilitas dan keragaman
sosial yang tinggi di wilayah pesisir.

Nilai siri’ na pacce merupakan fondasi moral yang mengikat
seluruh warga dalam komunitas, tanpa memandang asal usul.
Siri’ (harga diri) dan pacce (empati/kepedulian) menjadi
prinsip yang mengatur perilaku sosial, penyelesaian konflik,
dan penegakan keadilan adat. Nilai ini membentuk sistem
kontrol sosial yang kuat dan memberikan legitimasi terhadap
norma adat, sekaligus menjadikan hukum adat Bugis-
Makassar relevan di tengah perubahan zaman dan interaksi
antaretnis di kawasan pesisir.

3. Masyarakat Hukum Adat Campuran

Masyarakat hukum adat campuran merupakan bentuk kombinasi

antara sistem genealogis dan teritorial. Dalam sistem ini, baik hubungan
darah maupun kediaman menjadi faktor penentu dalam keanggotaan dan
pelaksanaan hukum adat. Ciri-cirinya antara lain:

a.

Buku Ajar

1)

Struktur sosial mempertimbangkan baik garis keturunan maupun
wilayah domisili.

Kepala adat bisa berasal dari garis keturunan, namun pemilihan
bisa juga dilakukan berdasarkan konsensus wilayah.

Sistem hukum fleksibel dan terbuka terhadap pendatang.

Contoh di Indonesia:

Masyarakat Dayak (Kalimantan)
35



36

2)

Masyarakat Dayak di Kalimantan merupakan contoh nyata
dari  masyarakat hukum adat campuran, yang
menggabungkan unsur genealogis dan teritorial dalam
sistem sosial dan hukumnya. Keanggotaan dalam komunitas
adat Dayak umumnya berdasarkan garis keturunan dari suku
atau subsuku tertentu seperti Iban, Kenyah, atau Ngaju.
Namun, keberadaan dan partisipasi seseorang dalam wilayah
adat juga menjadi elemen penting. Artinya, meskipun bukan
berasal dari darah keturunan langsung, seseorang dapat
diakui sebagai bagian dari masyarakat hukum adat jika telah
menetap lama dan menunjukkan komitmen terhadap adat
dan budaya lokal.

Aspek campuran ini tercermin jelas dalam pengelolaan tanah
ulayat dan pelaksanaan ritual adat. Kepemilikan tanah
kolektif tidak hanya diwariskan secara turun-temurun, tetapi
juga dijaga dan digunakan secara bersama-sama oleh seluruh
komunitas yang tinggal di wilayah tersebut. Dalam banyak
upacara adat seperti gawai panen atau besampi (perdamaian
adat), kehadiran dan keterlibatan semua warga baik dari garis
keturunan asli maupun penduduk setempat yang diterima
dianggap sah dan penting. Pola ini menunjukkan bahwa
masyarakat Dayak mengadaptasi prinsip-prinsip hukum adat
secara fleksibel untuk menjaga integrasi sosial dan
solidaritas komunitas.

Masyarakat Baduy (Banten)

Masyarakat Baduy di Banten merupakan contoh khas dari
masyarakat hukum adat campuran yang menggabungkan
sistem genealogis dan teritorial. Baduy Dalam sangat
menjaga kemurnian garis keturunan; keanggotaan hanya
diperoleh melalui kelahiran dalam komunitas dan tidak
menerima pendatang sebagai anggota. Aturan adat yang
ketat, termasuk larangan menggunakan teknologi modern
dan interaksi terbatas dengan dunia luar, menjadi bagian dari
upaya menjaga kemurnian tersebut. Sanksi sosial dan adat
diberlakukan bagi anggota yang melanggar ketentuan,
bahkan dapat menyebabkan pengucilan atau pengalihan
status menjadi Baduy Luar.

Hukum Adat



Baduy Luar lebih fleksibel dalam aspek keanggotaan. Meski
tetap memegang nilai-nilai adat, masyarakat Baduy Luar
mengakui prinsip wilayah sebagai dasar pengakuan
komunitas, dapat menerima pendatang yang menetap dalam
waktu lama dan mengikuti tata nilai lokal. Pembagian ini
mencerminkan adanya sistem kontrol sosial yang berbasis
kombinasi antara keturunan dan kediaman. Struktur ini
menciptakan keseimbangan antara pelestarian adat dengan
adaptasi terhadap perubahan sosial, sekaligus memperkuat
identitas hukum adat dalam konteks yang dinamis.

B. Sistem Hukum Adat di Sumatera, Jawa, Kalimantan, Bali, dan

Papua

Sistem hukum adat Indonesia merupakan refleksi dari keragaman
budaya dan nilai-nilai lokal yang hidup dan berkembang di tengah
masyarakat. Hukum adat tidak hanya mengatur hubungan sosial, tetapi
juga melandasi sistem pemerintahan, distribusi sumber daya,
penyelesaian sengketa, serta spiritualitas masyarakat. Seiring perjalanan
sejarah dan tantangan modernisasi, masing-masing daerah di Indonesia
mempertahankan keunikan sistem hukum adatnya, termasuk di wilayah
Sumatera, Jawa, Kalimantan, Bali, dan Papua.

1. Sistem Hukum Adat di Sumatera
Sumatera dikenal sebagai wilayah dengan kekayaan budaya dan
sistem kekerabatan yang kuat. Sistem hukum adat di Sumatera sangat
beragam, tergantung pada kelompok etnik seperti Minangkabau, Batak,
Aceh, dan Melayu Riau.
a. Minangkabau (Sumatera Barat)
Minangkabau menganut sistem matrilineal, di mana garis
keturunan ditarik dari ibu. Sistem hukum adatnya dikenal dengan
falsafah "adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah" yang
menekankan hubungan erat antara adat dan agama Islam. Harta
warisan dibagi menjadi dua:
1) Harta pusaka tinggi, diwariskan secara matrilineal.
2) Harta pusaka rendah, yang bisa diwariskan secara bilateral.
Penyelesaian  sengketa  dilakukan melalui  mekanisme

musyawarah adat yang dipimpin oleh ninik mamak.
Buku Ajar 37



38

b. Batak (Sumatera Utara)

Masyarakat Batak di Sumatera Utara memiliki sistem hukum
adat yang kuat dan terstruktur, berdasarkan prinsip patrilineal.
Garis keturunan ditarik dari pihak ayah, dan marga menjadi
identitas utama yang mengikat setiap individu dalam komunitas.
Struktur sosial ini memberikan kekuasaan dan tanggung jawab
besar kepada laki-laki, terutama kepala keluarga, dalam berbagai
aspek kehidupan, termasuk dalam pengambilan keputusan
hukum dan adat. Hukum adat Batak mengatur dengan ketat soal
warisan, di mana anak laki-laki, khususnya anak tertua, berhak
menerima warisan dari orang tua, terutama harta pusaka yang
bersifat turun-temurun (Sormin, 2023).

Tanah ulayat atau tanah adat dikelola secara kolektif oleh
kelompok marga dan tidak bisa diperjualbelikan secara
individual. Keputusan penting terkait tanah, perkawinan, atau
sengketa adat diambil melalui musyawarah oleh lembaga Raja
Adat, yang terdiri dari para tokoh adat atau tetua marga. Lembaga
ini memiliki otoritas tinggi dalam menjaga dan menegakkan
norma hukum adat Batak. Mekanisme kolektif ini menunjukkan
bahwa hukum adat Batak tidak hanya bersifat normatif, tetapi
juga berfungsi sebagai sistem kontrol sosial yang efektif dalam
mempertahankan identitas dan solidaritas komunitas.

Aceh

Sistem hukum adat di Aceh memiliki kekhasan tersendiri karena
merupakan hasil perpaduan antara adat istiadat lokal dengan
prinsip-prinsip Islam. Hal ini tercermin dalam istilah “adat bak
po teumeureuhom, hukum bak syiah Kuala,” yang menunjukkan
bahwa adat dan syariat Islam berjalan seiring dalam kehidupan
masyarakat Aceh. Qanun sebagai produk hukum daerah menjadi
bentuk formal dari penerapan hukum Islam dalam berbagai
aspek, seperti pernikahan, warisan, dan pidana. Qanun ini
diberlakukan melalui lembaga Mahkamah Syar’iyah, yang
memiliki yurisdiksi terhadap perkara-perkara yang berkaitan
dengan syariat (Syarif, 2023).

Peran lembaga adat seperti Mukim dan Keuchik tetap signifikan
dalam pelaksanaan hukum adat sehari-hari. Mukim bertindak
sebagai pemimpin adat dalam wilayah yang lebih luas dari desa,

sedangkan Keuchik memimpin di tingkat gampong atau desa.
Hukum Adat



Keberadaan lembaga-lembaga ini memperlihatkan bahwa sistem
hukum adat Aceh masih hidup dan berfungsi dalam mengatur
hubungan sosial, penyelesaian konflik, serta menjaga harmoni
komunitas. Kolaborasi antara institusi formal dan tradisional
mencerminkan integrasi antara nilai-nilai lokal dan agama dalam
sistem hukum yang khas Aceh.

2. Sistem Hukum Adat di Jawa

Pulau Jawa memiliki tradisi hukum adat yang dipengaruhi oleh

feodalisme, mistisisme, dan nilai-nilai Islam. Hukum adat di Jawa

berkembang dalam masyarakat yang cenderung teritorial, bukan

berdasarkan garis keturunan.

a.

Jawa Tengah dan Yogyakarta

Sistem hukum adat di Jawa Tengah dan Yogyakarta dipengaruhi
oleh tradisi kerajaan dan nilai-nilai budaya Jawa yang
menekankan harmoni sosial, sopan santun, serta gotong royong.
Tradisi seperti sedekah bumi, slametan, dan rembug desa
mencerminkan nilai-nilai kolektif yang dijunjung tinggi oleh
masyarakat. Struktur sosial masyarakat masih sangat
menghormati tokoh adat, sesepuh kampung, dan lurah desa
sebagai pemimpin informal yang memiliki legitimasi moral
dalam menyelesaikan persoalan sosial maupun hukum.
Penyelesaian sengketa di wilayah ini cenderung dilakukan secara
informal dan damai melalui mekanisme musyawarah desa atau
rembug desa. Tokoh-tokoh adat dan sesepuh kampung biasanya
menjadi penengah, dan keputusan yang diambil bersifat mufakat
demi menjaga keharmonisan sosial. Sistem ini tidak
mengedepankan sanksi keras, melainkan pendekatan yang
menekankan pada pemulihan hubungan antarindividu dan
menjaga tatanan sosial desa agar tetap rukun dan stabil.

Jawa Timur dan Jawa Barat

Di wilayah Jawa Timur dan Jawa Barat, sistem hukum adat masih
dijaga dan dilestarikan oleh masyarakat adat seperti Suku
Tengger dan Suku Baduy. Kedua komunitas ini memiliki
karakteristik hukum adat yang kuat dan khas, sesuai dengan nilai-
nilai budaya serta kondisi geografis masing-masing. Di wilayah
pegunungan Bromo, masyarakat Tengger dikenal dengan
upacara adat Yadnya Kasada yang sakral, di mana persembahan

Buku Ajar 39



kepada leluhur dilakukan sebagai bentuk penghormatan dan
pemeliharaan harmoni alam. Hukum adat Tengger juga mengatur
larangan merusak alam sekitar, yang termanifestasi dalam aturan
awig-awig sebagai norma adat yang ditaati seluruh anggota
masyarakat (Halmahera et al., 2019).

Kepemimpinan dalam masyarakat Tengger dijalankan oleh
seorang Dukun sebagai tokoh spiritual dan pemimpin adat.
Dukun ini memiliki peran penting dalam menjaga
keberlangsungan hukum adat, baik dalam penyelesaian konflik,
penyelenggaraan upacara adat, maupun penegakan norma sosial.
Sanksi adat biasanya bersifat sosial dan spiritual, seperti
pengucilan atau keharusan mengikuti ritual tertentu untuk
menebus pelanggaran. Sistem ini masih relevan dan dihormati
karena sejalan dengan nilai-nilai sakral dan konservatif
masyarakat Tengger terhadap lingkungan dan tradisi leluhur.
Masyarakat Baduy di Banten, khususnya Baduy Dalam,
menerapkan sistem hukum adat yang sangat konservatif dan
eksklusif. Aturan adat di komunitas ini melarang keras intervensi
dari luar, baik dalam bentuk teknologi modern, pendidikan
formal, maupun kegiatan ekonomi berbasis pasar. Mengatur
kehidupan berdasarkan pikukuh atau peraturan adat yang
diwariskan secara turun-temurun. Pelanggaran terhadap pikukuh
dianggap sebagai pelanggaran moral dan spiritual yang
berdampak pada seluruh komunitas.

3. Sistem Hukum Adat di Kalimantan

Sistem hukum adat Kalimantan berakar dari masyarakat Dayak

yang tersebar di Kalimantan Barat, Tengah, Timur, dan Utara. Sistem
hukum bersifat campuran (genealogis dan teritorial). Hukum adat Dayak
dikenal dengan prinsip kolektivitas dan kearifan ekologi:

a.
b.
C.

Tanah ulayat tidak dapat diperjualbelikan secara bebas.
Larangan eksploitasi hutan secara sembarangan (pantang larang).
Penyelesaian konflik dilakukan dalam Lembaga Adat Dayak
melalui mekanisme sanksi denda (adat denda), ritual, dan
permintaan maaf.

Modernisasi di Kalimantan, khususnya melalui pembangunan

infrastruktur dan ekspansi ekonomi seperti perkebunan kelapa sawit
serta pertambangan, telah membawa dampak signifikan terhadap sistem

40

Hukum Adat



hukum adat masyarakat lokal. Meskipun pembangunan dianggap
sebagai bagian dari kemajuan nasional, realitas di lapangan
menunjukkan bahwa banyak proyek besar dilakukan tanpa konsultasi
atau persetujuan masyarakat adat sebagai pemilik sah tanah ulayat
menurut hukum adat. Hal ini menciptakan ketegangan antara prinsip
hukum nasional yang berbasis legal-formal dengan norma hukum adat
yang berbasis historis dan kultural (Van der Muur, 2018).

Konflik lahan menjadi  bentuk paling nyata dari
ketidakharmonisan ini. Masyarakat adat Dayak, misalnya, sering
menghadapi perampasan tanah ulayat oleh perusahaan besar dengan
dukungan izin negara, tanpa adanya pengakuan terhadap struktur adat
yang telah mengelola dan melestarikan wilayah tersebut secara turun-
temurun. Ketika klaim masyarakat adat tidak diakui secara hukum
formal, maka mekanisme penyelesaian konflik seringkali mengabaikan
prinsip keadilan substantif dan malah memperparah marginalisasi
komunitas adat. Situasi ini menimbulkan frustrasi sosial yang bisa
memicu resistensi terbuka atau konflik horizontal.

4. Sistem Hukum Adat di Bali

Hukum adat Bali atau Awig-awig adalah salah satu sistem hukum
adat yang paling terstruktur dan terdokumentasi di Indonesia. Ia hidup
berdampingan dengan hukum nasional dan agama Hindu. Masyarakat
Bali terbagi dalam unit desa adat atau desa pakraman, yang memiliki
otonomi dalam menetapkan hukum adat:

a. Pemimpin adat disebut Bendesa Adat.
b. Awig-awig diatur secara tertulis dan disahkan oleh krama desa.

Prinsip adat:

1) Tri Hita Karana menjadi prinsip hukum adat: harmoni antara
manusia, alam, dan Tuhan.

2) Penegakan hukum adat melibatkan upacara pembersihan
(penyepian) bagi pelanggaran moral seperti perzinaan dan
pencemaran lingkungan.

Integrasi antara hukum adat dan hukum negara di Bali
merupakan salah satu contoh keberhasilan sinkronisasi norma lokal
dengan sistem hukum nasional. Bali, yang dikenal dengan kuatnya
struktur adat dan nilai-nilai religius-historisnya, telah membentuk
Majelis Desa Adat sebagai lembaga resmi yang menjembatani

kepentingan masyarakat adat dengan kebijakan negara. Majelis ini tidak
Buku Ajar 41



hanya mewakili suara masyarakat adat dalam pengambilan keputusan
publik, tetapi juga menjadi pelindung keberlanjutan nilai-nilai
tradisional dalam menghadapi modernisasi dan globalisasi (Adnyani &
Landrawan, 2023).

Peran Majelis Desa Adat sangat signifikan dalam berbagai aspek
pembangunan, terutama dalam pengelolaan sektor pariwisata. Dengan
pendekatan berbasis budaya, hukum adat Bali mampu menjaga harmoni
antara kepentingan ekonomi dan pelestarian warisan budaya. Misalnya,
tata ruang desa adat, pelaksanaan upacara keagamaan, serta larangan
terhadap perilaku yang bertentangan dengan norma lokal telah diakui
dan dihormati dalam kerangka hukum negara. Ini menunjukkan bahwa
hukum adat tidak sekadar warisan masa lalu, tetapi dapat berperan aktif
dalam pembangunan berkelanjutan.

5. Sistem Hukum Adat di Papua

Papua memiliki sistem hukum adat yang sangat kuat dan
beragam, terdiri dari ratusan suku dan bahasa. Hukum adat Papua
bersifat genealogis dengan struktur komunitas berbasis clan atau marga.
Ciri umum:

a. Kepemimpinan dipegang oleh kepala suku atau ondoafi.

b. Penyelesaian sengketa dilakukan secara adat melalui mekanisme
bayar kepala, denda babi, atau ritual penyucian.

c. Tanah dan hutan dianggap milik bersama, dijaga secara komunal
oleh klan.

Masyarakat Papua sering menghadapi marginalisasi karena
pembangunan nasional yang tidak melibatkan partisipasi masyarakat
adat. Namun, melalui UU Otonomi Khusus Papua (UU No. 2 Tahun
2021), perlindungan hukum adat semakin diperkuat melalui
pembentukan Majelis Rakyat Papua (MRP) yang mewakili kepentingan
adat. Konflik agraria, perampasan tanah adat, dan eksploitasi tambang
menjadi isu utama yang mengancam keberlangsungan hukum adat
Papua. Pendekatan berbasis komunitas dan pengakuan hak adat menjadi
solusi yang sedang diperjuangkan secara nasional dan internasional.

C. Konsep Kesatuan Masyarakat Hukum

Secara umum, kesatuan masyarakat hukum (KMH) dapat

didefinisikan sebagai sekelompok masyarakat adat yang hidup dalam
42 Hukum Adat



suatu wilayah tertentu dan memiliki tatanan sosial, norma hukum, dan
pemerintahan sendiri berdasarkan adat-istiadat yang diwariskan secara
turun-temurun (Herlius, 2022). Dalam terminologi hukum, KMH adalah
subjek hukum yang diakui memiliki kewenangan untuk mengatur dan
mengurus urusan publik komunitasnya secara mandiri, termasuk dalam
pengelolaan sumber daya lokal dan penyelesaian sengketa adat. KMH
bukan hanya komunitas sosial, melainkan juga aktor hukum yang
berperan dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat adat, antara lain:

1. Pelestarian Nilai-Nilai Kultural

Kesatuan Masyarakat Hukum (KMH) memiliki peran sentral
dalam pelestarian nilai-nilai kultural yang telah diwariskan secara turun-
temurun dalam kehidupan masyarakat adat di Indonesia. KMH bukan
sekadar komunitas sosial, melainkan sistem sosial-budaya yang
menyimpan, menjalankan, dan mewariskan norma dan aturan adat yang
menyatu dalam kehidupan sehari-hari. Melalui lembaga adat, nilai-nilai
seperti gotong royong, musyawarah, penghormatan terhadap leluhur,
dan penghargaan terhadap alam terus dijaga dan diterapkan secara
konsisten. Salah satu bentuk paling nyata dari pelestarian nilai ini adalah
hukum waris adat, yang berbeda-beda antar komunitas dan
mencerminkan identitas serta struktur sosial masing-masing kelompok
adat (Rannu et al., 2023).

KMH juga memiliki sistem aturan yang berkaitan dengan
pengelolaan dan pelestarian lingkungan hidup. Misalnya, dalam
masyarakat adat Dayak dan Baduy, terdapat larangan eksploitasi sumber
daya secara berlebihan, dan ada aturan adat yang mengatur masa tanam,
masa panen, dan larangan membuka hutan sembarangan. Prinsip
keseimbangan dengan alam (eco-centric) ini telah menjadi bagian
integral dari kearifan lokal yang mampu menjaga kelestarian hutan dan
sumber daya alam secara turun-temurun, jauh sebelum adanya regulasi
lingkungan dari negara.

2. Pengelolaan Wilayah dan Sumber Daya Alam

Kesatuan Masyarakat Hukum (KMH) berperan penting dalam
pengelolaan wilayah dan sumber daya alam secara berkelanjutan. Dalam
sistem adat, pengelolaan ini tidak hanya didasarkan pada kepemilikan

tetapi juga pada tanggung jawab sosial terhadap komunitas dan alam
Buku Ajar 43



sekitar. Hutan adat, tanah ulayat, dan wilayah perairan dikelola secara
kolektif dengan tujuan utama menjaga keseimbangan ekologis dan
keberlanjutan antargenerasi. Hak ulayat, misalnya, mencerminkan hak
kolektif masyarakat atas tanah dan sumber daya yang diwariskan secara
turun-temurun, dengan aturan adat yang mengatur siapa yang berhak
mengakses dan bagaimana penggunaannya (Siscawati, 2020).

Berbeda dengan sistem korporasi yang umumnya berorientasi
pada keuntungan ekonomi jangka pendek, KMH mengelola sumber daya
dengan memperhatikan aspek ekologis dan sosial secara menyeluruh.
Dalam masyarakat Dayak di Kalimantan, misalnya, praktik adat seperti
sistem rotasi lahan (ladang berpindah) dilakukan untuk menjaga
kesuburan tanah dan mencegah kerusakan lingkungan. Begitu pula
masyarakat adat di Papua dan Maluku yang menetapkan zona larangan
(sasi) di wilayah perairan untuk memastikan kelestarian sumber daya
laut. Prinsip pengelolaan ini dilandasi oleh nilai-nilai spiritual dan relasi
sakral dengan alam. Namun, dalam praktiknya, pendekatan pengelolaan
berbasis adat seringkali berbenturan dengan kepentingan industri dan
kebijakan negara yang tidak mengakui secara penuh hak-hak KMH.
Konflik terjadi ketika hutan adat atau tanah ulayat diklaim sebagai
wilayah konsesi untuk pertambangan, perkebunan, atau pembangunan
infrastruktur.

3. Penyelesaian Sengketa secara Adat

Kesatuan Masyarakat Hukum (KMH) memiliki mekanisme
penyelesaian sengketa yang khas dan berakar kuat pada nilai-nilai lokal.
Sistem peradilan adat ini bersifat restoratif, bukan represif, yang artinya
lebih mengedepankan pemulihan hubungan sosial antara pihak yang
bersengketa daripada penghukuman semata. Prinsip ini bertujuan
menjaga keharmonisan dalam komunitas, yang menjadi landasan
kehidupan sosial masyarakat adat. Dalam praktiknya, penyelesaian
dilakukan melalui musyawarah, melibatkan pihak-pihak terkait, tetua
adat, dan tokoh masyarakat secara terbuka dan partisipatif.

Musyawarah adat berperan sebagai forum utama untuk
menyelesaikan berbagai sengketa, mulai dari masalah tanah, pencemaran
nama baik, hingga persoalan rumah tangga. Dalam forum ini, tidak
hanya fakta hukum yang dipertimbangkan, tetapi juga nilai moral, etika
adat, dan keseimbangan sosial. Penyelesaian umumnya disertai dengan

permintaan maaf, pemberian ganti rugi secara simbolik, atau ritual adat
44 Hukum Adat



tertentu sebagai bentuk rekonsiliasi. Pendekatan ini mencerminkan
model keadilan restoratif yang kini banyak diapresiasi dalam sistem
hukum modern.

D. Latihan Soal Bab III

Latihan soal pada Bab III ini disusun untuk menguji pemahaman
keragaman sistem hukum adat yang berlaku di berbagai daerah di
Indonesia. Soal-soal yang diberikan berorientasi pada analisis
kontekstual, perbandingan norma, dan penerapan prinsip hukum adat
dalam kasus nyata yang khas di setiap wilayah adat.

1. Jelaskan klasifikasi masyarakat hukum adat menurut pola hubungan
sosialnya.

2. Bandingkan sistem hukum adat di Sumatera dan Kalimantan dalam
konteks penguasaan tanah ulayat dan penyelesaian sengketa.

3. Jelaskan perbedaan sistem hukum adat antara masyarakat di Jawa
dan Papua. Apa yang menjadi landasan perbedaan tersebut?

4. Bagaimana peran kesatuan masyarakat hukum adat dalam
pengelolaan sumber daya alam berbasis hukum adat?

5. Apakah konsep kesatuan masyarakat hukum masih relevan dalam
era globalisasi?

Buku Ajar 45






PEMUKA ADAT

Kemampuan Akhir yang Diharapkan

Mampu memahami terkait dengan struktur sosial dan kelembagaan
adat, memahami wewenang dan fungsi pemuka adat, serta memahami
mekanisme penyelesaian sengketa adat oleh pemuka adat. Sehingga
pembaca dapat menganalisis mekanisme penyelesaian sengketa adat
yang dilakukan secara musyawarah dan berbasis kearifan lokal, serta
memahami peran strategis pemuka adat dalam menciptakan keadilan
restoratif di komunitas adat.

Materi Pembelajaran

Struktur Sosial dan Kelembagaan Adat

Wewenang dan Fungsi Pemuka Adat

Mekanisme Penyelesaian Sengketa Adat oleh Pemuka Adat
Latihan Soal Bab IV

A. Struktur Sosial dan Kelembagaan Adat

Struktur sosial dan kelembagaan adat merupakan fondasi utama
dalam sistem hukum adat Indonesia. Dalam masyarakat adat, relasi
sosial tidak terlepas dari norma, nilai, dan struktur kekuasaan yang
diwariskan secara turun-temurun. Pemuka adat atau tokoh adat berperan
penting dalam menjaga harmoni sosial, menyelesaikan konflik, serta
melestarikan nilai-nilai kultural dalam komunitas. Kedudukan pemuka
adat melekat erat pada struktur sosial yang bersifat hierarkis dan kolektif,
berbeda dari struktur pemerintahan modern yang umumnya berbasis
legal-formal.

Buku Ajar 47



1. Struktur Sosial dalam Masyarakat Adat

Struktur sosial masyarakat adat umumnya memiliki karakteristik

sebagai berikut:

48

a.

Hierarkis dan Kolektif

Struktur sosial dalam masyarakat adat umumnya bersifat
hierarkis dan kolektif, di mana posisi seseorang dalam
masyarakat ditentukan oleh garis keturunan atau hasil
musyawarah bersama. Dalam banyak komunitas adat, seperti
masyarakat Batak atau Dayak, kedudukan sebagai kepala adat
atau pemangku keputusan diwariskan secara genealogis,
biasanya kepada keturunan laki-laki tertua dalam garis keluarga
tertentu. Namun, dalam beberapa komunitas lain, jabatan dapat
diperoleh melalui pemilihan atau musyawarah berdasarkan
kebijaksanaan, pengalaman, dan kontribusi terhadap masyarakat.
Sistem ini menekankan pentingnya kesinambungan nilai-nilai
leluhur dan stabilitas sosial (Ismail, 2020).

Sifat kolektif dalam struktur sosial masyarakat adat tercermin
dari mekanisme pengambilan keputusan yang melibatkan
berbagai unsur masyarakat. Keputusan penting tidak diambil
secara individual, melainkan melalui pertemuan adat yang
mengundang tokoh masyarakat, tetua adat, dan wakil-wakil
keluarga besar.

Bersifat Homogen

Struktur sosial masyarakat adat umumnya bersifat homogen
karena hidup dalam komunitas yang relatif kecil dan memiliki
kesamaan budaya, bahasa, serta sistem kepercayaan.
Homogenitas ini menciptakan ikatan sosial yang kuat di antara
anggota komunitas, di mana norma dan nilai yang dianut bersama
menjadi pedoman perilaku sehari-hari. Tidak adanya perbedaan
yang mencolok dalam latar belakang budaya mempermudah
komunikasi dan koordinasi sosial, serta memperkuat rasa
solidaritas dan gotong royong dalam kehidupan bermasyarakat.
Hubungan antarindividu dalam masyarakat adat juga cenderung
bersifat personal dan akrab. Setiap anggota komunitas saling
mengenal satu sama lain, baik secara keluarga maupun
kekerabatan sosial. Dalam kondisi ini, kontrol sosial berlangsung
secara informal namun efektif, karena adanya pengawasan sosial

yang dilakukan secara kolektif. Kesalahan atau pelanggaran
Hukum Adat



terhadap norma adat tidak hanya dilihat sebagai pelanggaran
hukum, tetapi juga sebagai gangguan terhadap harmoni sosial
yang dijaga bersama.

Adanya Stratifikasi Informal

Struktur sosial dalam masyarakat adat tidak selalu datar; ada
stratifikasi informal yang terbentuk secara alami berdasarkan
usia, pengalaman hidup, dan jasa kepada komunitas. Orang-
orang tua atau sesepuh adat biasanya menempati posisi terhormat
karena dianggap memiliki kebijaksanaan dan pengetahuan
tentang tradisi. Begitu pula individu yang berjasa besar dalam
menjaga atau mengembangkan komunitas, seperti pemimpin
ritual, mediator konflik, atau pejuang adat, akan dihormati secara
sosial meskipun tidak memiliki kekayaan materi.

Pembagian peran ini tidak bersifat kaku atau eksklusif,
melainkan berkembang seiring dinamika sosial dan pengakuan
masyarakat. Tidak seperti dalam sistem modern yang lebih
menekankan kekayaan atau jabatan formal, masyarakat adat
memandang status sosial melalui kontribusi nyata terhadap
harmoni dan keberlanjutan komunitas. Stratifikasi ini menjadi
mekanisme sosial yang membantu menjaga nilai kolektif,
solidaritas, serta kelangsungan hukum dan budaya adat.

2. Kelembagaan Adat

Kelembagaan adat merupakan wadah formal dan informal yang

mengatur tata kehidupan masyarakat. Fungsi kelembagaan adat meliputi:

a.

b.
c.
d

Menyelesaikan sengketa melalui hukum adat.

Melestarikan norma dan nilai budaya lokal.

Menjalankan upacara adat dan pengelolaan sumber daya.
Menjalin relasi sosial antaranggota komunitas dan dengan pihak
luar.

Kelembagaan adat menjadi alat utama untuk menjaga tatanan

sosial dan hukum yang bersifat non-formal tetapi mengikat secara moral
dan sosiologis.

Setiap komunitas adat memiliki bentuk kelembagaan yang

berbeda, sesuai dengan sejarah, budaya, dan sistem sosial yang dianut:

1) Nagari (Sumatera Barat)
Nagari di Sumatera Barat merupakan bentuk kelembagaan
adat yang unik dan khas, berakar pada sistem matrilineal

Buku Ajar 49



50

2)

masyarakat Minangkabau. Dalam struktur sosial ini, garis
keturunan ditarik dari pihak ibu, dan kepemimpinan adat
berada di tangan para ninik mamak yakni para paman dari
garis ibu yang memiliki kewenangan adat. Para ninik mamak
bertanggung jawab dalam mengatur kehidupan sosial,
keagamaan, serta menyelesaikan sengketa adat di
lingkungan nagari. Perannya sangat sentral karena di tangan
ialah hukum adat dijalankan secara efektif.

Secara kelembagaan, nagari memiliki sistem yang mapan
dengan berbagai elemen pendukung, seperti Kerapatan Adat
Nagari (KAN), imam, khatib, serta tokoh perempuan yang
dikenal sebagai bundo kanduang. KAN bertugas
merumuskan dan menegakkan norma adat, sementara para
tokoh agama menjaga moralitas masyarakat. Sinergi antara
struktur adat dan agama ini memperkuat fungsi nagari
sebagai lembaga sosial yang otonom dalam kehidupan
sehari-hari. Kelembagaan ini tidak hanya mengatur soal
warisan atau pernikahan adat, tetapi juga menyentuh aspek-
aspek penting seperti pendidikan adat dan pelestarian nilai
budaya lokal.

Kampung Adat Baduy (Banten)

Kampung Adat Baduy di Banten merupakan salah satu
contoh kelembagaan adat yang masih kuat bertahan di
tengah arus modernisasi. Masyarakat Baduy terbagi menjadi
dua kelompok utama, yaitu Baduy Dalam dan Baduy Luar.
Keduanya menjunjung tinggi nilai-nilai adat dan tata cara
hidup yang diwariskan secara turun-temurun. Pusat dari
sistem kelembagaan adat ini adalah Pu’un, seorang
pemimpin spiritual dan sosial yang memiliki otoritas
tertinggi dalam menjalankan dan menafsirkan hukum adat.
Pu’un tidak dipilih secara demokratis, melainkan
berdasarkan garis keturunan dan pengetahuan adat yang
diwariskan dari leluhur.

Pada pelaksanaan tugasnya, Pu’un berperan sebagai
pemegang amanah tradisi dan pengatur tatanan kehidupan
masyarakat. [a memimpin upacara-upacara adat penting,
seperti Seba dan ritual pertanian, serta mengawasi perilaku

warga agar tetap sejalan dengan ajaran leluhur.
Hukum Adat



3)

4

Buku Ajar

Kewenangannya  mencakup  penyelesaian  sengketa
antarwarga, pengelolaan dan distribusi lahan, serta
penentuan waktu dan pelaksanaan kegiatan ritual. Sistem ini
berjalan dengan landasan musyawarah, namun keputusan
akhir tetap berada di tangan Pu’un sebagai simbol kesakralan
dan stabilitas sosial masyarakat Baduy.

Lembaga Adat Lembaga Musyawarah Adat (LMA) Papua
Lembaga Musyawarah Adat (LMA) Papua merupakan
kelembagaan adat yang dibentuk untuk mewakili
kepentingan masyarakat adat di seluruh wilayah Papua.
LMA hadir sebagai respons terhadap kebutuhan akan wadah
representatif yang dapat menyuarakan aspirasi komunitas
adat dalam konteks pemerintahan modern dan pembangunan
daerah. Lembaga ini memiliki struktur formal yang terdiri
dari perwakilan berbagai suku dan wilayah adat di Papua,
dengan sistem pemilihan atau penunjukan berdasarkan
kesepakatan adat. Keberadaan LMA tidak hanya
mencerminkan keberagaman budaya Papua, tetapi juga
memperkuat posisi politik masyarakat adat dalam proses
pengambilan keputusan publik.

Salah satu peran utama LMA adalah sebagai jembatan antara
masyarakat adat dan pemerintah daerah. Dalam banyak
kasus, LMA terlibat langsung dalam proses mediasi konflik
yang berkaitan dengan tanah ulayat, sumber daya alam, atau
proyek pembangunan infrastruktur. Keterlibatan ini menjadi
penting karena LMA memahami secara mendalam sistem
nilai, hukum adat, dan struktur sosial masyarakat Papua,
sehingga mampu mengedepankan penyelesaian berbasis
kearifan lokal yang lebih diterima oleh komunitas. Selain itu,
LMA juga sering berperan dalam menyuarakan hak-hak
masyarakat adat di forum-forum resmi, termasuk dalam
penyusunan kebijakan daerah berbasis otonomi khusus
Papua.

Desa Pakraman (Bali)

Desa Pakraman merupakan bentuk kelembagaan adat yang
khas di Bali, yang berperan sentral dalam kehidupan sosial
dan religius masyarakat Hindu Bali. Desa Pakraman berbeda

dari desa administratif karena berfungsi sebagai wadah
51



52

5)

pengelolaan adat, tradisi, dan agama Hindu secara otonom.
Struktur kelembagaannya dipimpin oleh Bendesa Adat, yang
memiliki kewenangan dalam mengatur norma dan tata tertib
masyarakat berdasarkan awig-awig (hukum adat tertulis).
Peran ini mencakup pengaturan upacara keagamaan,
penyelesaian konflik sosial, serta pelestarian kearifan lokal
dan budaya Bali.

Bendesa Adat memiliki tanggung jawab untuk menjaga
keharmonisan antarwarga dan menegakkan aturan adat
dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk pembagian tugas
dalam pelaksanaan upacara keagamaan seperti Galungan,
Kuningan, atau Nyepi. Dalam menjalankan fungsinya, ia
dibantu oleh prajuru adat (pengurus adat) yang bekerja
secara kolektif. Salah satu kekuatan Desa Pakraman adalah
kemampuannya mempertahankan tata nilai lokal meski di
tengah arus modernisasi dan pariwisata yang pesat. Sistem
ini memperkuat identitas komunal dan membentuk
kesadaran kolektif akan pentingnya menjaga warisan leluhur
dan harmoni dengan alam (Tri Hita Karana).

Lembaga Adat Dayak (Kalimantan)

Lembaga Adat Dayak merupakan struktur kelembagaan
tradisional yang memiliki peran vital dalam kehidupan
sosial, budaya, dan ekologis masyarakat Dayak di
Kalimantan. Kepemimpinan dalam lembaga ini berada di
tangan seorang temenggung atau kepala adat, yang diakui
oleh komunitas sebagai tokoh utama dalam menegakkan
norma, hukum, serta tradisi leluhur. Kepala adat tidak hanya
bertindak sebagai pemimpin seremonial, tetapi juga sebagai
hakim adat yang menyelesaikan sengketa, baik yang bersifat
perdata maupun pidana, berdasarkan prinsip-prinsip adat
istiadat Dayak yang diwariskan secara turun-temurun.

Salah satu fungsi utama lembaga adat ini adalah menjaga dan
melestarikan hutan adat sebagai bagian dari identitas dan
sumber kehidupan masyarakat Dayak. Hutan tidak hanya
dipandang sebagai sumber daya ekonomi, tetapi juga sebagai
entitas spiritual yang dilindungi melalui berbagai aturan
adat. Misalnya, terdapat larangan membuka lahan secara

sembarangan, merusak sumber air, atau menebang pohon
Hukum Adat



tertentu tanpa izin kepala adat. Pelanggaran terhadap hukum
adat ini dapat dikenakan sanksi sosial maupun ritual yang
bertujuan memulihkan keseimbangan alam dan masyarakat.
Mekanisme seperti ini menunjukkan bahwa hukum adat
Dayak bersifat ekologis dan berorientasi pada keberlanjutan.

B. Wewenang dan Fungsi Pemuka Adat

Pemuka adat memiliki posisi yang sangat strategis dalam sistem
hukum adat di Indonesia. Keberadaannya merupakan representasi dari
otoritas sosial, budaya, dan hukum yang dilembagakan secara informal
dalam masyarakat hukum adat. Wewenang dan fungsi pemuka adat
bukan hanya terbatas pada pelaksanaan upacara adat, melainkan
mencakup aspek yudikatif, legislatif, dan eksekutif dalam skala
komunitas lokal (Herlius, 2022). Peran ini menjadi sangat penting di
tengah tantangan modernisasi, pengakuan negara, serta pengaruh
eksternal terhadap budaya lokal. Wewenang pemuka adat bersifat
sosiologis dan kultural, bukan legal formal. Artinya, pemuka adat tidak
diberi kewenangan melalui peraturan perundang-undangan negara
(kecuali diakui melalui perda atau regulasi tertentu), melainkan melalui
legitimasi tradisional yang diperoleh berdasarkan:

1. Garis keturunan (hereditas).
2. Musyawarah atau konsensus komunitas adat.
3. Kharisma pribadi dan pengalaman dalam kehidupan adat.

Sistem  kepemimpinan tradisional bersifat charismatic
traditional authority, yang melekat pada individu karena latar belakang
budaya dan sosial yang disepakati bersama dalam komunitas adat.

1. Wewenang Pemuka Adat
a. Wewenang Yudikatif (Penyelesaian Sengketa)

Pemuka adat memiliki kewenangan untuk menyelesaikan konflik

dalam masyarakat hukum adat melalui mekanisme musyawarah,

mediasi, dan penjatuhan sanksi adat. Fungsi ini meliputi:

1) Menyelesaikan sengketa tanah ulayat.

2) Menengahi pertikaian keluarga atau antarwarga.

3) Memberi keputusan dalam pelanggaran norma adat seperti
perselingkuhan, pencemaran nama baik, dan perusakan

hutan adat.
Buku Ajar 53



Sanksi yang dijatuhkan dapat berupa denda (uang, beras, hewan),
pengucilan sosial, atau ritual pemulihan. Karena nilai-nilai
keadilan adat sangat mengedepankan keseimbangan dan
keharmonisan, sanksi bersifat edukatif, bukan represif.

. Wewenang Eksekutif (Pelaksanaan Adat dan Pengelolaan

Sumber Daya)

Pemuka adat bertanggung jawab dalam:

1) Memimpin upacara adat, seperti ritual panen, pernikahan,
kematian, dan pembersihan desa.

2) Mengatur tata guna lahan dan sumber daya alam seperti
hutan, air, dan tanah.

3) Menetapkan waktu dan cara bercocok tanam berdasarkan
pengetahuan lokal.

Khusus dalam masyarakat adat Dayak dan Papua, pemuka adat

berperan penting dalam menjaga kawasan hutan adat dari

eksploitasi ilegal, juga menjadi penjaga batas wilayah adat dan

pengatur relasi dengan pihak luar, seperti perusahaan atau

pemerintah.

Wewenang Legislatif (Penetapan Norma)

Pemuka adat bersama lembaga adat berwenang untuk:

1) Menyusun dan memperbarui aturan adat yang disesuaikan
dengan perkembangan zaman.

2) Menentukan tata cara pewarisan, perkawinan, hak ulayat,
dan pengasuhan anak.

3) Merumuskan perjanjian adat dengan pihak luar seperti
investor atau pemerintah desa.

Pada banyak kasus, aturan adat bahkan memiliki daya ikat lebih

kuat daripada hukum formal karena lebih dekat dan dikenal

masyarakat. Oleh karena itu, pemuka adat menjadi aktor utama

dalam pengembangan dan pelestarian hukum adat.

2. Fungsi Pemuka Adat

54

a. Fungsi Sosial dan Budaya

Pemuka adat berperan sentral dalam menjaga kesinambungan
tatanan sosial dan budaya dalam masyarakat tradisional,
berfungsi sebagai penjaga nilai-nilai luhur yang diwariskan
secara turun-temurun, seperti norma kesopanan, tata krama, dan

etika pergaulan sosial. Dalam komunitas adat, pemuka adat
Hukum Adat



bukan sekadar tokoh simbolik, melainkan menjadi figur rujukan
utama dalam menentukan benar dan salah menurut adat.
Kehadirannya menumbuhkan rasa hormat dan kepatuhan
masyarakat terhadap aturan yang berlaku, sekaligus memperkuat
solidaritas sosial dalam komunitas (Sulistyaningsih, 2021).
Di masyarakat Baduy, peran ini diwujudkan oleh tokoh bernama
Pu’un, yang memegang kekuasaan tertinggi secara spiritual dan
sosial. Pu’un tidak hanya memimpin upacara adat dan ritual
keagamaan, tetapi juga menjadi pemutus konflik internal serta
pengarah moral kehidupan masyarakat Baduy Dalam. Segala
keputusan penting, seperti pembangunan rumah, pertanian,
hingga migrasi penduduk, harus mendapat restu dari Pu’un.
Fungsi ini mencerminkan posisi pemuka adat sebagai pengawal
keharmonisan antara manusia, alam, dan leluhur dalam sistem
kepercayaan Baduy.

b. Fungsi Politik Lokal
Pemuka adat tidak hanya berperan budaya dan sosial, tetapi juga
memiliki pengaruh signifikan dalam ranah politik lokal.
Keberadaannya diakui secara formal melalui Undang-Undang
Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa, yang memberikan legitimasi
terhadap desa adat dan lembaga adat sebagai bagian dari struktur
pemerintahan desa. Hal ini memberikan ruang bagi pemuka adat
untuk terlibat langsung dalam pengambilan keputusan politik di
tingkat lokal, menjadi mitra strategis pemerintah dalam
merumuskan dan mengimplementasikan kebijakan yang berakar
pada nilai-nilai lokal dan kearifan tradisional.
Di Bali, misalnya, bendesa adat memiliki posisi penting dalam
sistem dualitas pemerintahan desa, yakni desa adat dan desa
dinas. Bendesa adat bertanggung jawab dalam urusan sosial-
religius dan adat-istiadat masyarakat Hindu Bali. Namun lebih
dari itu, ia juga sering berperan aktif dalam menentukan arah
kebijakan pembangunan, seperti pengelolaan sumber daya lokal,
pelestarian  lingkungan, hingga  penyusunan  rencana
pembangunan berbasis budaya. Dalam beberapa kasus, bendesa
adat bahkan dilibatkan dalam seleksi dan penentuan calon kepala
desa dinas, mencerminkan pengaruh politik lokal yang kuat dari
institusi adat.

Buku Ajar 55



c. Fungsi Ekonomi dan Lingkungan

Pemuka adat berperan penting dalam pengelolaan sumber daya
alam di wilayah adat, tidak hanya sebagai tokoh simbolis, tetapi
juga sebagai pengambil keputusan utama dalam aspek ekonomi
dan lingkungan. Salah satu fungsi utama adalah menjaga
kelestarian hutan dan kawasan sakral yang memiliki nilai
spiritual dan ekologis tinggi. Sebagai penjaga kearifan lokal,
pemuka adat menetapkan aturan adat yang ketat terkait
perlindungan kawasan hutan, termasuk larangan penebangan
pohon sembarangan dan pembatasan akses terhadap wilayah
tertentu yang dianggap suci atau memiliki nilai ekologis tinggi
(Siscawati, 2020).

Pemuka adat juga memiliki kewenangan untuk menentukan
kebijakan lokal terkait aktivitas ekonomi seperti pembukaan
lahan pertanian, perladangan, atau larangan berburu di musim
tertentu. Keputusan ini tidak hanya mempertimbangkan aspek
ekonomi, tetapi juga keberlanjutan sumber daya bagi generasi
mendatang. Dalam konteks tanah ulayat, pemuka adat berperan
sebagai pelindung dari eksploitasi investor atau perusahaan yang
tidak menghormati aturan dan kesepakatan adat. Memastikan
bahwa setiap aktivitas ekonomi yang dilakukan di wilayah adat
berjalan sesuai dengan prinsip-prinsip adat yang menjamin
keadilan sosial dan keseimbangan ekologis.

C. Mekanisme Penyelesaian Sengketa Adat oleh Pemuka Adat

Penyelesaian sengketa dalam masyarakat adat merupakan bagian
integral dari sistem hukum adat di Indonesia. Pemuka adat sebagai
representasi kekuasaan hukum non-negara berperan sentral dalam
menjaga ketertiban sosial, menghindari konflik berkepanjangan, dan
memulihkan keharmonisan masyarakat. Berbeda dengan pendekatan
hukum positif yang mengutamakan legal-formal dan sanksi punitif,
mekanisme penyelesaian sengketa adat lebih bersifat restoratif, kolektif,
dan kontekstual. Pemuka adat, dengan legitimasi budaya dan
kewenangan sosial, menggunakan metode berbasis musyawarah,
mediasi, dan rekonsiliasi untuk menyelesaikan konflik yang muncul
dalam komunitas. Fungsi ini semakin mendapat pengakuan formal,

terutama setelah terbitnya UU No. 6 Tahun 2014 tentang Desa, yang
56 Hukum Adat



membuka ruang bagi keberadaan dan peran lembaga adat dalam
penyelesaian sengketa di tingkat lokal. Pemuka adat seperti Pu’un dalam
masyarakat Baduy atau Ninik Mamak dalam budaya Minangkabau
berperanan yang tidak bisa digantikan oleh lembaga formal, karena
memahami konteks sosial dan spiritual masyarakat adat secara holistik.
Penyelesaian sengketa adat memiliki mekanisme berikut:

1. Pengaduan Awal dan Identifikasi Masalah

Proses penyelesaian sengketa dalam masyarakat hukum adat
dimulai dari tahap pengaduan awal yang diajukan oleh pihak yang
merasa dirugikan. Biasanya, laporan disampaikan secara langsung
kepada pemuka adat atau melalui tokoh masyarakat yang dihormati,
seperti tetua kampung atau kepala suku. Proses ini bersifat informal
namun sangat dihormati, karena mencerminkan kepercayaan terhadap
sistem adat yang telah berlangsung turun-temurun. Pengaduan ini tidak
memerlukan dokumen tertulis atau prosedur administratif yang kaku,
melainkan cukup dengan pernyataan lisan dan kehadiran pelapor di
hadapan pemuka adat (Lubis ef al., 2025).

Pemuka adat atau lembaga adat segera melakukan identifikasi
masalah. Tahap ini penting untuk memastikan bahwa persoalan yang
diajukan memang berada dalam ranah hukum adat dan bukan yurisdiksi
negara. Identifikasi dilakukan melalui tanya jawab awal kepada pihak
yang mengadu, disertai pengumpulan keterangan pendahuluan dari saksi
atau anggota komunitas yang mengetahui peristiwa tersebut. Dalam
beberapa komunitas, identifikasi juga melibatkan musyawarah awal
antar pemangku adat sebelum memutuskan apakah masalah tersebut
dapat ditangani oleh lembaga adat.

Jenis-jenis sengketa yang umum ditangani oleh lembaga adat
meliputi pelanggaran norma adat seperti zina, pencurian, perkelahian,
hingga tindakan-tindakan yang dianggap mencederai harmoni sosial
komunitas. Dalam kasus seperti ini, penanganannya berfokus pada
pemulihan hubungan sosial dan bukan semata-mata pemberian sanksi.
Pelanggaran semacam ini dinilai mencoreng martabat komunitas dan
harus segera ditindak agar tidak memicu perpecahan sosial yang lebih
luas.

Sengketa tanah ulayat merupakan kategori yang paling krusial
dalam konteks masyarakat adat. Sengketa ini biasanya muncul akibat

tumpang tindih klaim antar keluarga atau marga, ataupun konflik dengan
Buku Ajar 57



pihak luar seperti investor. Karena tanah ulayat dianggap sebagai
warisan leluhur dan simbol identitas komunal, sengketa semacam ini
ditangani dengan sangat hati-hati. Pemuka adat akan menggali riwayat
tanah tersebut, mendengar kesaksian dari berbagai pihak, serta mengacu
pada ketentuan adat setempat dalam menyelesaikannya.

Konflik rumah tangga dan perselisihan antar keluarga atau suku
juga termasuk kategori yang sering masuk ke dalam forum adat.
Biasanya, pemuka adat akan mengadakan pertemuan musyawarah yang
dihadiri oleh pihak-pihak terkait, saksi, serta tokoh masyarakat untuk
mencari solusi yang damai. Tujuan utama dari tahap pengaduan awal dan
identifikasi masalah ini adalah menjaga kohesi sosial masyarakat adat,
serta memastikan bahwa konflik tidak berlarut-larut atau berkembang
menjadi kekerasan terbuka. Pendekatan ini mencerminkan filosofi utama
hukum adat: penyelesaian sengketa berbasis musyawarah, keadilan
restoratif, dan pemulihan harmoni komunal.

2. Pengumpulan Informasi dan Mediasi Awal

Tahap kedua dalam penyelesaian sengketa adat adalah
pengumpulan informasi dan mediasi awal, yang menjadi langkah kunci
dalam menggali kebenaran serta membangun dasar untuk mencapai
perdamaian. Setelah menerima pengaduan awal dan mengidentifikasi
pokok masalah, pemuka adat melanjutkan proses dengan mengundang
kedua belah pihak yang bersengketa untuk memberikan keterangan
secara langsung. Tidak hanya pihak utama, saksi-saksi yang relevan,
seperti tetangga, keluarga, atau tokoh masyarakat yang mengetahui
kejadian, turut dipanggil untuk dimintai penjelasan.

Proses pengumpulan informasi ini dilakukan secara lisan dan
penuh nuansa kultural. Dalam masyarakat adat, penyampaian informasi
dilakukan dengan cara yang santun, penuh simbolisme, dan tidak
konfrontatif. Meskipun tidak terdokumentasi secara tertulis seperti
dalam sistem hukum negara, keterangan yang diberikan di hadapan
pemuka adat dianggap sakral dan mengikat secara moral. Kejujuran dan
kehormatan adalah nilai utama yang dijunjung tinggi dalam proses ini.
Bahkan dalam beberapa komunitas, pelaku kebohongan akan terkena
sanksi sosial atau spiritual.

Pemuka adat akan mengundang kedua pihak untuk menghadiri
mediasi awal. Mediasi ini bersifat informal dan dilangsungkan di tempat-

tempat yang dianggap netral dan sakral, seperti rumah pemuka adat atau
58 Hukum Adat



balai adat. Pemuka adat akan memfasilitasi dialog secara tenang, adil,
dan penuh kearifan, dengan tujuan utama mendamaikan kedua pihak
tanpa mempermalukan salah satu. Dalam masyarakat adat,
keharmonisan sosial lebih penting daripada menentukan siapa yang
benar atau salah secara mutlak.

Apabila mediasi awal berhasil, maka proses sengketa dianggap
selesai. Hasil dari kesepakatan tersebut kemudian dituangkan dalam
bentuk pernyataan perdamaian yang disebut sebagai kesepakatan adat
atau dalam beberapa daerah dikenal sebagai surat perdamaian adat.
Meskipun tidak memiliki kekuatan hukum formal seperti putusan
pengadilan, dokumen ini sangat dihormati dan ditaati oleh masyarakat
karena merupakan hasil kesepakatan kolektif di bawah nilai adat.

Jika mediasi awal belum mencapai kata sepakat, maka proses
akan berlanjut ke tahap musyawarah adat yang lebih luas. Tahap ini
melibatkan lembaga adat dan komunitas yang lebih besar. Akan tetapi,
sebagian besar kasus dalam masyarakat adat umumnya bisa diselesaikan
pada tahap mediasi awal ini karena pendekatannya yang manusiawi,
restoratif, dan penuh penghormatan terhadap kehendak bersama. Proses
ini mencerminkan pentingnya kearifan lokal dalam menjaga keadilan
dan ketertiban sosial di luar sistem hukum negara.

3. Sidang Adat (Musyawarah Adat Resmi)

Jika mediasi awal gagal, maka diadakan musyawarah adat resmi

yang dipimpin pemuka adat dan dihadiri:
a. Pihak yang bersengketa.
b. Tokoh masyarakat atau tetua adat.
c. Saksi dan anggota masyarakat.
d. Perwakilan lembaga adat.

Sidang adat atau musyawarah adat resmi merupakan tahap
lanjutan dalam mekanisme penyelesaian sengketa adat ketika mediasi
awal tidak mencapai kesepakatan. Sidang ini bersifat lebih formal dalam
konteks budaya adat dan melibatkan unsur kelembagaan adat yang lebih
luas, seperti tokoh adat senior, sesepuh kampung, dan pemangku adat
dari berbagai klan atau marga. Tujuan utama dari sidang adat bukan
sekadar menyelesaikan sengketa, melainkan memulihkan keharmonisan
sosial dengan tetap menjunjung tinggi nilai-nilai adat dan spiritualitas
yang diyakini oleh masyarakat.

Buku Ajar 59



Pada pelaksanaan sidang adat, proses deliberasi atau
musyawarah dilakukan dengan pendekatan mufakat. Tidak ada sistem
voting seperti dalam forum formal kenegaraan, melainkan pencarian
kesepahaman bersama yang sejalan dengan norma dan kebenaran adat.
Pemuka adat bertindak sebagai pemimpin sidang yang mengarahkan
jalannya diskusi, menetapkan urutan bicara, serta memastikan bahwa
semua pihak didengar dengan adil. Sering kali, pertimbangan moral dan
nilai-nilai leluhur menjadi dasar utama dalam pengambilan keputusan,
bukan bukti tertulis atau logika hukum formal.

Sebelum sidang dimulai, biasanya dilakukan ritual adat, seperti
pemanggilan roh leluhur, penyalaan dupa, atau persembahan kepada roh
penjaga kampung. Tujuannya adalah untuk memohon petunjuk dan restu
agar keputusan yang dihasilkan dapat diterima oleh alam dan leluhur,
sekaligus membawa kedamaian bagi seluruh komunitas. Dengan
demikian, sidang adat tidak hanya menjadi forum hukum, tetapi juga
upacara sakral yang menyatukan unsur sosial, spiritual, dan ekologis.

Proses musyawarah berlangsung dalam suasana yang penuh
penghormatan, dengan bahasa yang halus dan penuh makna simbolis.
Masing-masing pihak diberi kesempatan untuk menyampaikan
pandangannya secara terbuka, namun tetap dalam batas kesopanan adat.
Tokoh adat senior atau “penyimbang” biasanya memberikan nasihat
berdasarkan pengalaman hidup dan kebijaksanaan warisan leluhur.
Keputusan akhir akan dirumuskan setelah mencapai konsensus, dan
biasanya dituangkan dalam bentuk keputusan adat yang disampaikan
secara lisan dan didukung oleh saksi-saksi adat.

Keputusan sidang adat bersifat mengikat secara moral dan sosial.
Meskipun tidak dicatat secara hukum negara, masyarakat adat
mematuhinya sebagai bagian dari tanggung jawab bersama untuk
menjaga ketertiban dan keseimbangan kehidupan. Pelanggaran terhadap
keputusan adat dapat dikenai sanksi sosial, seperti pengucilan, denda
adat, atau kewajiban melakukan ritual pemulihan. Sidang adat, dengan
demikian, mencerminkan mekanisme keadilan restoratif khas
masyarakat adat yang menghargai musyawarah, kebersamaan, dan
kearifan lokal.

4. Putusan Adat
Putusan adat merupakan puncak dari rangkaian proses

penyelesaian sengketa adat. Keputusan ini diambil setelah melalui
60 Hukum Adat



musyawarah panjang yang melibatkan pemuka adat, tokoh masyarakat,
dan pihak-pihak terkait. Meskipun prinsip dasar pengambilan keputusan
dilakukan secara kolektif atau berdasarkan mufakat, pemuka adat tetap
memiliki kewenangan akhir sebagai penentu sahih keputusan tersebut.
Peran ini tidak hanya karena kedudukan sosialnya, tetapi juga karena
kepercayaan masyarakat terhadap kebijaksanaan dan spiritualitas
pemimpin adat.

Keputusan adat yang dihasilkan memiliki bentuk dan implikasi
yang beragam, tergantung pada jenis sengketa dan norma yang berlaku
dalam komunitas adat tersebut. Salah satu bentuk putusan adalah
pengembalian hak, misalnya tanah ulayat atau barang milik yang diambil
tanpa izin. Dalam kasus pelanggaran norma sosial, sanksi dapat berupa
denda adat seperti pemberian uang, hewan ternak, atau hasil panen
seperti padi. Denda ini tidak hanya sebagai hukuman, tetapi juga sebagai
simbol pemulihan hubungan sosial dan keseimbangan moral yang
terganggu akibat sengketa.

Putusan adat juga dapat mencakup aspek spiritual dan sosial
seperti kewajiban melakukan upacara adat pemulihan (ritual penyucian)
dan permintaan maaf secara terbuka kepada pihak yang dirugikan.
Dalam kasus tertentu, pemulihan nama baik keluarga juga menjadi
bagian penting dari keputusan, terutama bila sengketa menyangkut
tuduhan yang mencemarkan reputasi seseorang. Tindakan ini menjadi
cara untuk meredam ketegangan dan mencegah permusuhan
berkepanjangan antar keluarga atau kelompok adat.

Putusan adat juga mengenal sanksi moral yang sangat kuat,
seperti pengucilan sosial atau larangan berpartisipasi dalam kegiatan
adat. Hukuman ini seringkali lebih berat daripada sanksi materiil karena
menyangkut identitas dan keberadaan individu dalam komunitas adat.
Orang yang dikucilkan akan kehilangan akses terhadap dukungan sosial,
spiritual, bahkan ekonomi dari komunitasnya. Oleh karena itu, putusan
semacam ini hanya dijatuhkan jika pelanggaran dianggap serius dan
mengganggu tatanan adat secara menyeluruh.

Keputusan yang telah diambil oleh sidang adat bersifat final dan
mengikat secara sosial. Masyarakat adat memandang putusan ini sebagai
hasil musyawarah yang disertai restu leluhur dan didasarkan pada
keadilan adat. Jika salah satu pihak tidak menerima putusan, bisa
mengajukan kembali perkara ke lembaga adat tingkat lebih tinggi jika

struktur kelembagaan tersebut ada namun hal ini jarang terjadi karena
Buku Ajar 61



tekanan sosial dan nilai kolektif mendorong penyelesaian damai dan
penerimaan bersama.

5. Pelaksanaan dan Pengawasan

Pelaksanaan putusan adat merupakan tahap akhir dari mekanisme
penyelesaian sengketa adat yang memiliki kedudukan penting dalam
menjamin tegaknya keadilan komunitas. Setelah putusan dijatuhkan,
pemuka adat bertanggung jawab mengawasi pelaksanaan keputusan
tersebut secara langsung. Pengawasan ini tidak bersifat individual,
melainkan kolektif, melibatkan tokoh masyarakat, keluarga pihak yang
bersengketa, dan warga komunitas adat secara luas. Keterlibatan
komunitas dalam pengawasan menjadikan pelaksanaan putusan adat
bersifat sosial dan terbuka, serta memperkuat legitimasi adat dalam
kehidupan sehari-hari.

Pemuka adat tidak hanya memastikan putusan dijalankan sesuai
ketentuan, tetapi juga berperan sebagai mediator jika dalam
pelaksanaannya muncul hambatan atau keberatan. Dalam masyarakat
adat, pelaksanaan keputusan tidak hanya menyangkut materi, tetapi juga
menyangkut pemulihan relasi sosial dan keharmonisan komunitas.
Misalnya, dalam kasus pengucilan adat, pemuka adat memantau apakah
individu yang dikenai sanksi benar-benar menjalani masa pengucilan,
serta memfasilitasi proses reintegrasi sosial setelah masa sanksi berakhir.
Hal ini menunjukkan bahwa pelaksanaan putusan adat bersifat dinamis
dan kontekstual.

Pelanggaran terhadap keputusan adat dipandang sangat serius,
karena dianggap mengganggu tatanan kosmis dan sosial. Seseorang yang
tidak melaksanakan putusan adat bisa dikenai sanksi tambahan, seperti
denda ganda, ritual adat pemulihan, hingga pengucilan. Dalam banyak
masyarakat adat, ketidaktaatan terhadap keputusan adat juga bisa
berdampak pada relasi sosial yang lebih luas, seperti penolakan terhadap
pelaku dalam acara adat, pernikahan, atau kegiatan kolektif lainnya. Ini
mencerminkan bagaimana tatanan adat menjaga kohesi komunitas
melalui sistem pengawasan dan sanksi sosial yang kuat.

Untuk memperkuat pelaksanaan, pemuka adat kerap
memanfaatkan simbolisme dan spiritualitas dalam bentuk ritual adat.
Misalnya, dalam masyarakat Bali dan Dayak, pelaksanaan keputusan
disertai dengan upacara atau ritual pembersihan sebagai tanda penebusan

dan penyucian pelanggaran. Upacara ini bersifat wajib dan sakral, karena
62 Hukum Adat



dipercaya dapat memulihkan keseimbangan antara manusia dan alam,
serta antara manusia dengan leluhur. Ritual ini juga memperlihatkan
bagaimana adat mengintegrasikan aspek hukum, moral, dan spiritual
secara menyeluruh.

D. Latihan Soal Bab IV

Latihan soal dalam Bab IV bertujuan untuk mengukur
pemahaman kedudukan dan peran pemuka adat dalam sistem hukum
adat Indonesia. Materi ini mencakup aspek historis, sosial, dan yuridis
terkait otoritas, fungsi, serta dinamika pemimpin adat di berbagai
komunitas tradisional. Melalui latihan soal esai ini, pembaca diharapkan
mampu menganalisis kasus konkret serta mengevaluasi posisi pemuka
adat dalam konteks perubahan sosial dan interaksi dengan hukum negara.

1. Jelaskan perbedaan antara kedudukan sosial dan kedudukan
kelembagaan seorang pemuka adat dalam masyarakat adat!

2. Jelaskan hubungan antara struktur sosial masyarakat adat dan posisi
kepemimpinan pemuka adat.

3. Analisis bagaimana pemuka adat dapat menjalankan peran sebagai
penjaga norma, penengah konflik, dan pemimpin spiritual secara
bersamaan.

4. Jelaskan mekanisme penyelesaian sengketa yang dipimpin pemuka
adat.

5. Jelaskan bagaimana pemuka adat turut menjaga nilai-nilai budaya
lokal dalam konteks hukum adat, dan hubungkan dengan konsep
pelestarian kearifan lokal.

Buku Ajar 63






TANAH

Kemampuan Akhir yang Diharapkan

Mampu memahami terkait dengan hak ulayat dan hak atas tanah dalam
perspektif adat, memahami penguasaan dan penggunaan tanah secara
adat, serta memahami konflik agraria dan peran hukum adat. Sehingga
pembaca dapat mampu menganalisis peran hukum adat dalam
menangani konflik agraria, serta menilai relevansinya dalam
perlindungan hak-hak masyarakat adat atas tanah dan sumber daya
alamnya.

Materi Pembelajaran

Hak Ulayat dan Hak Atas Tanah dalam Perspektif Adat

e Penguasaan dan Penggunaan Tanah secara Adat

Konflik Agraria dan Peran Hukum Adat

Latihan Soal Bab V

A. Hak Ulayat dan Hak Atas Tanah dalam Perspektif Adat

Tanah dalam perspektif masyarakat hukum adat tidak hanya
bernilai ekonomi, tetapi juga memiliki dimensi kultural, spiritual, dan
identitas kolektif. Dalam sistem hukum adat, konsep "hak ulayat"
merupakan bentuk paling fundamental dalam penguasaan tanah. Hak ini
mencerminkan hubungan komunal antara masyarakat adat dengan
wilayah teritorialnya, bukan hanya sebagai tempat tinggal dan produksi,
tetapi sebagai warisan leluhur yang sakral. Dalam konteks hukum
nasional, eksistensi hak ulayat mendapat pengakuan konstitusional
melalui Pasal 18B ayat (2) UUD 1945, serta dalam peraturan perundang-
undangan seperti Undang-Undang Pokok Agraria (UUPA) No. 5 Tahun

Buku Ajar 65



1960. Namun, praktik dan pengakuan terhadap hak ini menghadapi
berbagai tantangan dalam ranah hukum positif, terutama terkait
pertambangan, investasi perkebunan, dan pembangunan infrastruktur.

Hak ulayat adalah hak kolektif masyarakat hukum adat atas
wilayah tertentu yang mencakup tanah, air, hutan, dan sumber daya alam
lain yang berada di dalamnya. Hak ini tidak dapat diperjualbelikan dan
diwariskan secara individu karena dimiliki oleh komunitas adat sebagai
entitas hukum tersendiri (Herlius, 2022). Menurut Adnyani (2021), hak
ulayat merupakan “hak penguasaan tertinggi atas suatu wilayah oleh
masyarakat adat berdasarkan hukum adat, yang pelaksanaannya diawasi
oleh pemuka adat atau lembaga adat.” Dalam masyarakat Minangkabau,
misalnya, hak ulayat dikenal sebagai tanah pusako tinggi yang dikuasai
oleh kaum melalui struktur ninik mamak. Terdapat tiga unsur utama
dalam hak ulayat:

1. Hak Menguasai

Hak menguasai dalam konteks masyarakat hukum adat
merupakan konsep yang mencerminkan kedaulatan kolektif komunitas
adat atas wilayah dan sumber daya yang dimiliki secara turun-temurun.
Berbeda dengan konsep kepemilikan individual dalam sistem hukum
negara, hak menguasai di masyarakat adat bersifat komunal. Artinya,
tanah, hutan, sungai, dan sumber daya alam lainnya dianggap sebagai
milik bersama yang dikelola berdasarkan nilai-nilai adat dan prinsip
keberlanjutan. Komunitas adat, melalui lembaga adat atau pemuka adat,
memiliki kewenangan penuh untuk mengatur siapa yang boleh
memanfaatkan lahan dan untuk kepentingan apa.

Pada pelaksanaannya, hak menguasai ini diwujudkan melalui
aturan adat yang jelas mengenai pembagian lahan, rotasi penggunaan
tanah, dan larangan tertentu. Misalnya, ada wilayah yang dikhususkan
untuk pertanian, hutan larangan untuk menjaga kelestarian ekosistem,
atau tanah adat yang hanya boleh digunakan oleh keturunan tertentu.
Penggunaan tanah tanpa izin dari pemuka adat dianggap sebagai
pelanggaran serius dan dapat dikenai sanksi, baik berupa denda,
pengucilan, atau kewajiban untuk mengikuti upacara adat pemulihan.
Hal ini menunjukkan bahwa penguasaan tanah bukan hanya bersifat
hukum, tetapi juga sakral dan mengandung nilai spiritual.

66 Hukum Adat



2. Hak Menggunakan

Hak menggunakan dalam masyarakat hukum adat merujuk pada
wewenang individu atau keluarga dalam komunitas adat untuk
memanfaatkan tanah dan sumber daya alam yang berada dalam wilayah
adat, sesuai dengan norma dan ketentuan adat yang berlaku. Hak ini
bersifat terbatas dan bukan merupakan kepemilikan pribadi secara
absolut, melainkan lebih kepada hak pakai berdasarkan keanggotaan
komunitas dan kesepakatan sosial. Artinya, seseorang hanya dapat
menggunakan lahan adat jika ia adalah bagian dari masyarakat tersebut
dan penggunaannya mendapat persetujuan secara adat.

Penggunaan lahan bisa beragam bentuknya, seperti untuk
pertanian, permukiman, penggembalaan ternak, atau pengambilan hasil
hutan bukan kayu. Namun, semua bentuk pemanfaatan itu harus
dilakukan dengan tetap menjaga keberlanjutan lingkungan dan tidak
merugikan anggota komunitas lainnya. Misalnya, seseorang yang
membuka ladang baru harus memperhatikan larangan-larangan adat
seperti tidak menebang pohon keramat atau tidak mencemari sungai. Hak
menggunakan juga memiliki dimensi temporal penggunaan tanah bisa
dibatasi oleh waktu atau musim tanam tertentu, dan harus dikembalikan
kepada komunitas bila tidak lagi dimanfaatkan.

3. Hak Melarang

Hak melarang dalam masyarakat hukum adat merupakan bentuk
otoritas kolektif yang dimiliki komunitas adat untuk menjaga integritas
wilayah dan sumber daya yang dikelola secara turun-temurun. Hak ini
memberikan wewenang kepada masyarakat adat untuk menolak atau
menghalangi pihak luar baik individu, perusahaan, maupun negara yang
ingin mengakses atau memanfaatkan tanah adat tanpa melalui proses
persetujuan adat. Hak ini erat kaitannya dengan pengakuan terhadap
kedaulatan adat atas wilayah ulayat dan menjadi bentuk perlindungan
terhadap eksploitasi yang tidak sesuai dengan nilai-nilai lokal.

Penerapan hak melarang biasanya dilakukan melalui berbagai
mekanisme adat seperti pemberian tanda batas wilayah, pemasangan
simbol-simbol larangan (misalnya tiang larangan atau kain merah), serta
pelibatan pemuka adat dalam upaya pengawasan terhadap aktivitas luar.
Jika pelanggaran terjadi, masyarakat adat dapat mengenakan sanksi adat
atau menuntut ganti rugi berdasarkan kesepakatan komunitas. Dalam

konteks konflik agraria, hak melarang menjadi alat pertahanan yang
Buku Ajar 67



penting bagi masyarakat adat dalam menghadapi penggusuran atau
perampasan tanah oleh perusahaan sawit, tambang, maupun proyek
infrastruktur.

Hak melarang tidak berarti masyarakat adat menutup diri
sepenuhnya dari pihak luar. Namun, setiap pihak yang ingin
menggunakan tanah adat wajib menghormati mekanisme konsultasi dan
perizinan berdasarkan adat istiadat setempat. Proses ini mencakup
musyawarah adat, pemberian informasi yang lengkap, serta kesepakatan
yang adil dan setara (free, prior and informed consent/FPIC). Tanpa
melalui proses ini, aktivitas apa pun dianggap ilegal dalam pandangan
masyarakat adat.

Hak-hak ini dijaga melalui sanksi adat yang bisa berupa denda,
pengucilan sosial, hingga ritual pembersihan moral bagi pelanggar.

Undang-Undang No. 5 Tahun 1960 tentang Pokok Agraria
(UUPA) mengakui hak ulayat melalui Pasal 3, yang berbunyi:
“Pelaksanaan hak ulayat dan hak-hak serupa dari masyarakat-
masyarakat hukum adat, sepanjang menurut kenyataannya masih ada,
harus sedemikian rupa, sehingga sesuai dengan kepentingan nasional dan
negara yang berdasarkan atas persatuan bangsa, serta tidak boleh
bertentangan dengan undang-undang dan peraturan yang lebih tinggi.”
Namun, pengakuan tersebut bersifat bersyarat:

a. Hak ulayat harus masih ada dalam kenyataan.

b. Pelaksanaannya tidak boleh bertentangan dengan peraturan
perundang-undangan.

c. Harus selaras dengan kepentingan nasional.

Kondisi ini menjadikan pengakuan hak ulayat bergantung pada
interpretasi administratif, yang sering kali melemahkan posisi
masyarakat adat dalam konflik pertanahan (Sulistyaningsih, 2021).

B. Penguasaan dan Penggunaan Tanah secara Adat

Tanah dalam perspektif hukum adat tidak semata dilihat sebagai
objek ekonomi, tetapi sebagai bagian integral dari struktur sosial,
spiritual, dan kultural masyarakat hukum adat. Dalam sistem adat, tanah
dikuasai bukan oleh individu, melainkan oleh komunitas melalui
hubungan warisan leluhur yang berakar kuat dalam nilai-nilai komunal.
Oleh karena itu, penguasaan dan penggunaan tanah secara adat sangat

bergantung pada norma, tradisi, dan kelembagaan lokal. Pengaturan ini
68 Hukum Adat



tidak tercermin sepenuhnya dalam hukum positif, yang lebih
menekankan legalitas formal dan kepemilikan individu. Ketimpangan
antara dua sistem hukum ini sering menjadi sumber konflik agraria yang
melibatkan masyarakat adat, negara, dan korporasi (Huda & Saifudin,
2024). Penggunaan tanah secara adat berbeda antara satu komunitas
dengan komunitas lainnya. Secara umum, penggunaan ini bisa
diklasifikasikan dalam beberapa bentuk utama:

1. Tanah Pertanian dan Ladang Berpindah

Tanah pertanian dan ladang berpindah merupakan bagian integral
dari sistem pengelolaan sumber daya alam masyarakat adat di
Kalimantan dan Papua. Praktik ini dikenal luas dengan istilah
perladangan berpindah atau shifting cultivation, dan menjadi sistem
tradisional yang telah terbukti adaptif terhadap kondisi ekologi tropis. Di
kalangan masyarakat Dayak, misalnya, sistem huma telah berlangsung
selama berabad-abad dan melibatkan rotasi lahan sebagai bentuk
pemulihan alami kesuburan tanah. Tanah yang telah ditanami selama
beberapa tahun dibiarkan menjadi hutan sekunder sebelum digunakan
kembali (Sari, 2020).

Penggunaan ladang berpindah tidak dilakukan secara
sembarangan, tetapi mengikuti aturan adat yang ketat. Hukum adat
menentukan batasan waktu penggunaan satu bidang ladang, umumnya
antara dua hingga tiga tahun, sebelum ditinggalkan agar pulih. Lama
masa istirahat (fallow) pun diatur agar tanah tidak kehilangan
kesuburannya. Selain itu, aturan adat juga mengatur jarak antar ladang,
baik dalam satu komunitas maupun antar keluarga, guna menghindari
konflik kepemilikan dan dampak ekologis seperti kebakaran lahan.
Ketentuan ini menjadi mekanisme pencegahan konflik horizontal di
tingkat lokal.

Rotasi lahan dalam sistem ladang berpindah juga ditentukan
berdasarkan observasi ekologis yang diwariskan secara turun-temurun.
Pemuka adat atau tokoh-tokoh tua dalam komunitas biasanya menjadi
penentu waktu berpindah lahan, dengan mempertimbangkan kesuburan
tanah, ketersediaan air, dan keanekaragaman hayati. Praktik ini
menunjukkan bahwa masyarakat adat tidak hanya menggunakan alam
sebagai sumber penghidupan, tetapi juga memelihara dan mengelolanya
secara  berkelanjutan, jauh sebelum konsep "pembangunan

berkelanjutan" dikenal secara akademis.
Buku Ajar 69



2. Tanah Pemukiman (Rumah Adat dan Pekarangan)

Tanah pemukiman dalam masyarakat adat memiliki karakteristik
khas yang mencerminkan prinsip kolektivitas dan kebersamaan.
Meskipun setiap keluarga memiliki hak pakai atas lahan tempat tinggal,
kepemilikan atas tanah tersebut tetap bersifat komunal, di bawah
penguasaan masyarakat hukum adat. Rumah adat, pekarangan, dan
bangunan penunjang lainnya tidak sepenuhnya menjadi milik pribadi
dalam pengertian hukum negara, melainkan hak guna yang diberikan
oleh komunitas kepada anggota berdasarkan ikatan kekerabatan dan
keanggotaan adat. Sistem ini menjaga stabilitas sosial dan mencegah
praktik spekulasi atau komersialisasi tanah yang merusak solidaritas
sosial.

Pemberian hak pakai atas tanah pemukiman biasanya ditentukan
melalui musyawarah keluarga atau suku, dan pemuka adat memiliki
peran penting dalam mengesahkan atau menolak permintaan tersebut.
Misalnya, pembangunan rumah baru oleh keluarga muda yang sudah
menikah harus mendapat persetujuan dari kepala suku atau tetua adat,
agar tidak melanggar batas ruang yang telah ditentukan dalam tata ruang
kampung adat. Tanah yang tidak digunakan secara sah dapat
dikembalikan ke komunitas untuk dialokasikan kepada anggota lain
yang lebih membutuhkan, sehingga tercipta pemerataan akses tanah
dalam komunitas.

Pekarangan rumah adat juga memiliki fungsi sosial dan budaya
yang penting. Selain digunakan untuk kebutuhan rumah tangga seperti
menanam sayur atau beternak, pekarangan kerap dijadikan ruang
interaksi sosial antar keluarga dan lokasi pelaksanaan upacara adat. Oleh
sebab itu, pengelolaannya tidak bisa dilakukan secara individualistik.
Misalnya, membangun pagar tinggi yang menutup akses atau melakukan
renovasi besar tanpa musyawarah dapat dianggap sebagai pelanggaran
norma kolektif.

3. Tanah Keramat dan Tanah Larangan

Tanah keramat dan tanah larangan merupakan bagian penting
dari sistem kepercayaan dan spiritualitas masyarakat adat di Indonesia.
Tanah ini tidak hanya memiliki nilai ekologis, tetapi juga nilai sakral
karena dipercaya sebagai tempat tinggal roh leluhur, lokasi ritual

keagamaan, atau kawasan suci yang tidak boleh digunakan
70 Hukum Adat



sembarangan. Dalam konteks ini, tanah keramat dan tanah larangan
seringkali meliputi situs pemakaman leluhur, batu keramat, mata air, atau
hutan larangan (hutan adat) yang dikeramatkan oleh komunitas.
Keberadaan tanah semacam ini merepresentasikan hubungan erat antara
manusia, alam, dan dunia spiritual yang dijaga secara turun-temurun
melalui hukum adat.

Penggunaan tanah keramat sangat dibatasi. Aktivitas seperti
membangun rumah, menebang pohon, atau berburu di wilayah ini
dilarang keras kecuali untuk keperluan adat yang telah ditentukan,
seperti upacara penyucian atau penghormatan leluhur. Pelanggaran
terhadap aturan ini dianggap sebagai tindakan tidak hormat terhadap
leluhur dan roh penjaga alam, yang diyakini akan mendatangkan
malapetaka bagi individu atau komunitas. Oleh sebab itu, aturan
mengenai tanah keramat bukan sekadar norma sosial, melainkan juga
memiliki dimensi spiritual yang mendalam. Hukum adat menjadi
instrumen utama yang mengatur dan melindungi kawasan ini dari
eksploitasi.

Salah satu contoh nyata dapat ditemukan pada masyarakat adat
di Bali, di mana tanah pura atau tempat pemujaan dianggap keramat dan
dikelola oleh pemuka adat dan pemangku pura. Di Kalimantan,
masyarakat Dayak memiliki hutan larangan yang dijaga oleh hukum adat
dan tidak boleh diganggu, karena dipercaya sebagai tempat tinggal roh
nenek moyang atau roh penjaga hutan. Fungsi ekologis dari tanah
larangan ini juga signifikan, karena secara tidak langsung menjadi
kawasan konservasi tradisional yang mampu menjaga keanekaragaman
hayati dan keseimbangan ekosistem lokal.

4. Tanah Produktif untuk Usaha Bersama

Tanah produktif untuk usaha bersama merupakan salah satu
bentuk pengelolaan sumber daya agraria dalam masyarakat adat yang
mencerminkan nilai kolektivitas dan solidaritas komunitas. Di berbagai
wilayah seperti Bali, Tana Toraja, hingga sebagian Kalimantan dan
Sumatera, terdapat lahan-lahan yang tidak dimiliki secara individual
melainkan secara komunal oleh kelompok adat atau sub-kelompok
seperti banjar, marga, atau suku. Tanah ini biasanya digunakan untuk
kegiatan ekonomi produktif seperti pertanian, perkebunan, atau
pemanfaatan hutan non-kayu seperti rotan dan damar. Tujuannya tidak

Buku Ajar 71



hanya untuk pemenuhan kebutuhan hidup sehari-hari, tetapi juga sebagai
sumber dana adat dan pengikat kohesi sosial dalam komunitas.

Pada sistem ini, pengelolaan lahan dilakukan secara bergilir atau
kolektif oleh anggota masyarakat adat yang tergabung dalam satu sistem
kekerabatan atau desa adat. Misalnya, di Bali, tanah sawah atau kebun
yang dikelola secara adat diatur oleh krama desa dan hasilnya digunakan
untuk mendukung upacara adat atau pembangunan fasilitas umum desa
adat. Sementara di Tana Toraja, kebun kopi milik bersama dikelola
berdasarkan kesepakatan adat, dan keuntungan dibagi sesuai kontribusi
tenaga atau modal kerja. Pembagian hasil ini tidak selalu berbasis
hitungan ekonomi modern, melainkan lebih kepada asas keadilan
komunal yang telah disepakati.

Aturan adat juga mengatur siapa saja yang berhak bekerja di
tanah tersebut dan bagaimana sistem pembagian hasil dilakukan.
Biasanya, ada pembagian berdasarkan sistem "bagi hasil", atau hasil
panen dikumpulkan terlebih dahulu untuk kemudian dibagi sesuai
kesepakatan. Hasilnya bisa digunakan untuk keperluan bersama seperti
membiayai upacara adat, pendidikan anak-anak di komunitas, perawatan
fasilitas umum, atau simpanan darurat komunitas. Dengan demikian,
tanah produktif ini tidak hanya berfungsi sebagai lahan ekonomi, tetapi
juga sebagai sarana menjaga keberlanjutan budaya dan struktur sosial.

C. Konflik Agraria dan Peran Hukum Adat

Konflik agraria merupakan salah satu persoalan mendasar dalam
pembangunan Indonesia yang bersifat struktural dan multidimensional.
Persoalan ini tidak hanya berkaitan dengan persoalan pemilikan tanah,
tetapi juga menyangkut legitimasi atas penguasaan, penggunaan, dan
pemanfaatan tanah. Di balik konflik-konflik tersebut, terdapat dinamika
yang sangat kompleks antara hukum nasional, kepentingan investasi, dan
hukum adat sebagai sistem normatif lokal yang telah berlangsung turun-
temurun. Menurut Konsorsium Pembaruan Agraria (KPA), setiap tahun
ratusan konflik agraria terjadi di Indonesia, dan sebagian besar
melibatkan masyarakat adat. Di sinilah pentingnya memahami peran
hukum adat, baik sebagai sistem resolusi konflik, alat advokasi hak
ulayat, maupun sebagai fondasi dalam reformasi agraria yang lebih
berkeadilan sosial (KPA, 2021).

72 Hukum Adat



Pada sistem hukum nasional, negara menjadi pemegang otoritas
tertinggi atas tanah berdasarkan pasal 33 UUD 1945 dan UU Pokok
Agraria No. 5 Tahun 1960. Namun, dalam praktiknya, hak masyarakat
adat seringkali terabaikan karena tidak tercatat secara administratif atau
tidak diakui secara eksplisit dalam sistem hukum formal (Lindsey &
Butt, 2018). Kasus-kasus seperti konflik di Papua (antara perusahaan
sawit dan suku Malind), konflik hutan adat di Kalimantan Tengah,
hingga pertikaian agraria di Sumba memperlihatkan pola umum bahwa
masyarakat adat kehilangan ruang hidup akibat klaim negara dan
kepentingan investasi. Meskipun bukan bagian dari sistem hukum
negara, hukum adat berperan penting dalam menyelesaikan konflik tanah
di tingkat lokal:

1. Sebagai Sistem Resolusi Sengketa

Sistem resolusi sengketa dalam masyarakat adat berperan yang
sangat penting, khususnya dalam penyelesaian konflik agraria yang
sering terjadi akibat tumpang tindih klaim hak atas tanah, perubahan
struktur sosial, atau masuknya kepentingan pihak luar. Dalam berbagai
komunitas adat di Indonesia, mekanisme penyelesaian sengketa lebih
mengedepankan musyawarah, mufakat, dan nilai-nilai kearifan lokal.
Proses ini tidak hanya menyelesaikan sengketa secara substantif, tetapi
juga menjaga keharmonisan sosial dan kesinambungan hubungan antar
keluarga atau kelompok dalam komunitas. Lembaga-lembaga adat
seperti ninik mamak di Minangkabau, ketua kampung di Kalimantan,
atau raja adat di Maluku menjadi institusi utama dalam proses ini
(Herlius, 2022).

Penyelesaian sengketa oleh lembaga adat biasanya dimulai
dengan pengaduan lisan yang diajukan kepada pemuka adat. Setelah itu
dilakukan pengumpulan informasi melalui musyawarah dengan pihak-
pihak yang bersengketa serta tokoh masyarakat lainnya. Proses ini sangat
berbeda dengan sistem hukum formal yang birokratis dan berbasis
pembuktian hukum tertulis. Dalam mekanisme adat, nilai-nilai keadilan
lebih bersifat kontekstual dan berbasis keseimbangan sosial. Pemuka
adat tidak hanya bertindak sebagai hakim, tetapi juga sebagai mediator
yang berupaya memperbaiki hubungan antara pihak yang bersengketa.

Keunggulan sistem ini terletak pada efisiensinya dalam hal waktu
dan biaya. Prosesnya tidak memerlukan biaya administrasi atau jasa

hukum seperti di pengadilan formal. Selain itu, keputusan yang diambil
Buku Ajar 73



oleh lembaga adat lebih mudah diterima oleh masyarakat karena
dianggap mewakili nilai-nilai dan norma yang dianut secara turun-
temurun. Mekanisme penyelesaian sengketa adat memiliki tingkat
efektivitas tinggi karena berbasis pada rasa hormat terhadap otoritas adat
dan mekanisme kekeluargaan.

2. Sebagai Basis Legitimasi Hak Atas Tanah

Hukum adat berperan penting sebagai basis legitimasi hak atas
tanah di berbagai komunitas adat di Indonesia. Dalam masyarakat adat,
hak atas tanah tidak ditentukan oleh sertifikat atau dokumen negara,
melainkan melalui pengakuan kolektif yang diwariskan secara turun-
temurun. Mekanisme penguasaan ini bersifat komunal, di mana tanah
dianggap sebagai warisan leluhur dan dijaga oleh seluruh anggota
masyarakat. Legitimasi tersebut diperkuat oleh peran pemuka adat yang
menjaga silsilah penguasaan, batas wilayah, serta aturan penggunaan
tanah. Dengan demikian, hukum adat menciptakan sistem otoritas yang
kuat dan dihormati oleh komunitas itu sendiri.

Di tengah meningkatnya konflik agraria dan ekspansi
pembangunan, komunitas adat mulai menguatkan posisi hukum dengan
mendokumentasikan wilayah adat sebagai bentuk klaim kolektif.
Dokumentasi ini biasanya meliputi peta wilayah adat, sejarah
penguasaan, struktur kelembagaan adat, serta aturan-aturan adat terkait
pengelolaan tanah. Langkah ini dipandang penting karena menjadi alat
untuk memperoleh pengakuan formal dari negara, terutama setelah
munculnya Putusan Mahkamah Konstitusi No. 35/PUU-X/2012 yang
menegaskan bahwa hutan adat bukan bagian dari hutan negara. Dengan
dasar ini, masyarakat adat memiliki legitimasi hukum untuk
mempertahankan dan mengelola wilayahnya berdasarkan hukum adat.

Aliansi Masyarakat Adat Nusantara (AMAN) mencatat bahwa
hingga tahun 2021, ribuan komunitas adat telah melakukan pemetaan
dan pencatatan wilayah adat sebagai bagian dari gerakan nasional
pengakuan hak atas tanah. Proses ini melibatkan partisipasi aktif
masyarakat, pemetaan partisipatif, serta pendampingan hukum dari
organisasi masyarakat sipil. Pengakuan terhadap wilayah adat tidak
hanya menjadi jaminan hak kepemilikan, tetapi juga perlindungan
terhadap eksploitasi sumber daya oleh pihak luar seperti perusahaan
perkebunan, pertambangan, dan proyek infrastruktur.

74 Hukum Adat



3. Sebagai Strategi Advokasi Politik dan Hukum

Hukum adat tidak hanya menjadi sistem norma lokal, tetapi juga
berkembang menjadi instrumen strategis dalam advokasi politik dan
hukum masyarakat adat. Dalam menghadapi ancaman perampasan tanah
oleh korporasi atau negara, masyarakat adat memanfaatkan hukum adat
sebagai dasar legal dan moral untuk mempertahankan hak-haknya.
Strategi ini semakin relevan seiring meningkatnya kesadaran masyarakat
adat terhadap hak konstitusional, serta hadirnya dukungan dari
organisasi masyarakat sipil, akademisi, dan media. Hukum adat menjadi
pembingkai narasi bahwa hak atas tanah bukan hanya soal kepemilikan,
melainkan tentang identitas, keberlanjutan, dan keadilan sosial.

Secara litigasi, hukum adat digunakan sebagai landasan dalam
mengajukan gugatan ke pengadilan, baik di tingkat lokal maupun
nasional. Komunitas adat kini banyak yang menggugat negara atau
perusahaan yang memasuki wilayah adat tanpa persetujuan. Membawa
bukti-bukti adat seperti peta partisipatif, sejarah penguasaan, dan
kesaksian tetua adat untuk memperkuat klaim. Beberapa putusan
penting, seperti Putusan MK No. 35/PUU-X/2012 tentang hutan adat,
menjadi tonggak kemenangan hukum yang membuka ruang bagi
masyarakat adat untuk mendapatkan pengakuan formal dan
perlindungan hukum atas wilayahnya.

Masyarakat adat juga aktif dalam advokasi sosial melalui
demonstrasi damai, kampanye publik, serta kerja sama dengan media
dan LSM. Gerakan ini berupaya membangun kesadaran publik dan
tekanan politik terhadap pemerintah agar menghormati dan melindungi
hak-hak masyarakat adat. Kampanye semacam ini menekankan bahwa
tanah adat bukan komoditas, melainkan bagian dari kehidupan spiritual
dan budaya yang tidak dapat digantikan. Aksi-aksi ini juga membahas
bagaimana kriminalisasi terhadap masyarakat adat terjadi saat
mempertahankan tanahnya.

D. Latihan Soal Bab V

Latihan soal dalam Bab V bertujuan untuk mengasah
pemahaman pembaca terhadap konsep-konsep utama seperti hak ulayat,
hak komunal, serta relasi hukum antara masyarakat adat dan negara
dalam konteks agraria. Dengan menjawab soal-soal ini, pembaca

diharapkan dapat mengkritisi perbedaan mendasar antara hukum adat
Buku Ajar 75



dan hukum agraria nasional, serta mengidentifikasi problematika
implementasi hukum adat tanah di berbagai daerah.

1.

76

Jelaskan pengertian dan ruang lingkup hak ulayat menurut hukum
adat serta perbedaannya dengan hak milik dalam hukum nasional!
Analisislah bagaimana pengakuan terhadap wilayah adat di
Indonesia dilakukan dalam praktik!

. Uraikan bagaimana masyarakat adat mengelola dan menggunakan

tanah secara turun-temurun berdasarkan nilai-nilai lokal!
Bagaimana hukum adat dapat berkontribusi dalam menyelesaikan
konflik agraria di Indonesia?

. Apa peran organisasi masyarakat sipil dalam advokasi hak tanah

adat?

Hukum Adat



WARIS

Kemampuan Akhir yang Diharapkan

Mampu memahami terkait dengan sistem pewarisan dalam hukum

adat (patrilineal, matrilineal, bilateral), memahami bentuk-bentuk

harta warisan dalam adat, serta memahami perbedaan hukum waris

adat dengan hukum waris islam dan perdata barat. Sehingga pembaca

dapat mampu membandingkan perbedaan antara hukum waris adat

dengan hukum waris Islam dan hukum perdata Barat, baik dari segi

prinsip, pelaksanaannya, maupun nilai-nilai yang mendasarinya.

Materi Pembelajaran

e Sistem Pewarisan dalam Hukum Adat (Patrilineal, Matrilineal,
Bilateral)

e Bentuk-bentuk Harta Warisan dalam Adat

e Perbedaan Hukum Waris Adat dengan Hukum Waris Islam dan
Perdata Barat

e Latihan Soal Bab VI

Sistem Pewarisan dalam Hukum Adat (Patrilineal, Matrilineal,

Bilateral)

Pewarisan dalam hukum adat adalah proses pengalihan harta
kekayaan, jabatan, dan tanggung jawab sosial dari pewaris (biasanya
orang tua) kepada ahli waris (anak atau kerabat), yang dilakukan
menurut tata cara yang berlaku dalam suatu masyarakat hukum adat
tertentu. Pewarisan juga bisa melibatkan kewajiban adat seperti
pelaksanaan upacara atau tanggung jawab sosial terhadap kerabat dan
komunitas adat.

Buku Ajar 77



1. Sistem Pewarisan Patrilineal

Sistem patrilineal adalah sistem pewarisan yang mengikuti garis
keturunan laki-laki. Anak laki-laki dalam keluarga menjadi penerima
utama warisan, terutama anak laki-laki tertua. Perempuan biasanya tidak
menerima harta warisan tetap, walau bisa menerima bagian sebagai
bentuk santunan atau pemberian saat menikah (pengganti warisan).
Wilayah dan contoh praktik:

a. Batak Toba (Sumatera Utara): Pewarisan dilakukan kepada anak
laki-laki secara eksklusif, dengan sistem hak ulayat marga yang
mengacu pada dalihan na tolu.

b. Bali: Sistem kasta dan kewajiban upacara keluarga juga
diturunkan kepada anak laki-laki, yang bertanggung jawab
terhadap pelaksanaan adat dan pengelolaan pura keluarga.

Pada konteks hukum positif, praktik ini seringkali berbenturan
dengan prinsip kesetaraan gender dan hak waris anak perempuan
sebagaimana diatur dalam Pasal 28D UUD 1945 dan UU No. 39 Tahun
1999 tentang HAM. Namun, dalam komunitas adat yang masih kuat,
sistem 1ini tetap dipertahankan demi menjaga keseimbangan adat dan
struktur sosial.

2. Sistem Pewarisan Matrilineal

Sistem matrilineal adalah sistem pewarisan yang mengikuti garis
keturunan perempuan. Warisan terutama diberikan kepada anak
perempuan atau kerabat dari garis ibu. Laki-laki tidak menerima warisan
secara langsung, tetapi menjalankan fungsi sosial dan administratif
sebagai "paman" (mamak) atau pelindung anak-anak saudari. Wilayah
dan contoh praktik:

a. Minangkabau (Sumatera Barat): Tanah ulayat dan rumah gadang
diwariskan kepada anak perempuan, sedangkan laki-laki
bertugas menjaga dan memimpin dalam urusan adat.

b. Masyarakat ini mengenal harta pusaka tinggi (warisan leluhur)
dan pusaka rendah (hasil usaha pribadi), di mana keduanya
dikelola dengan prinsip matrilineal.

Sistem ini menciptakan struktur sosial unik yang menempatkan
perempuan sebagai pewaris utama, tetapi laki-laki tetap dominan dalam
pengambilan keputusan adat. Konflik kerap muncul ketika sistem hukum
nasional tidak memahami perbedaan struktur ini.

78 Hukum Adat



3. Sistem Pewarisan Bilateral

Sistem bilateral adalah sistem pewarisan yang mengakui garis
keturunan dari kedua orang tua, ayah dan ibu. Dalam sistem ini, warisan
dibagi secara merata kepada semua anak, baik laki-laki maupun
perempuan. Wilayah dan contoh praktik:

a. Jawa dan Sunda: Pewarisan mengikuti prinsip keseimbangan,
dengan pertimbangan kemampuan ekonomi dan kebutuhan
masing-masing anak.

b. Bugis dan Makassar: Warisan dapat dibagi merata, meskipun
terkadang dipengaruhi oleh hierarki sosial dan prestise anak laki-
laki tertua.

4. Tantangan Hukum dan Sosial
Meskipun sistem pewarisan adat berfungsi menjaga kelestarian
nilai budaya, terdapat sejumlah tantangan:
a. Tumpang Tindih dengan Hukum Nasional

Tumpang tindih antara hukum adat dan hukum nasional menjadi
tantangan utama dalam perlindungan hak-hak individu,
khususnya terkait sistem pewarisan dalam masyarakat adat.
Dalam sistem adat patrilineal, seperti di sebagian besar
masyarakat Batak atau Dayak, hak waris perempuan seringkali
tidak diakui, sementara hukum nasional menjamin kesetaraan
gender dalam hak waris. Sebaliknya, dalam sistem matrilineal
seperti Minangkabau, laki-laki memiliki keterbatasan hak
terhadap tanah pusaka tinggi, yang bisa bertentangan dengan
prinsip hukum nasional tentang hak milik dan hak keluarga.
Ketidaksesuaian ini menciptakan ketegangan antara prinsip
keadilan adat dan prinsip hukum positif yang berlaku umum
(Amanda, 2025).

Masalah ini semakin rumit ketika proses legal formal seperti
pengurusan sertifikat tanah atau penyelesaian warisan harus
melalui lembaga negara yang berlandaskan hukum nasional.
Misalnya, ketika perempuan adat dalam sistem patrilineal
menuntut hak waris atas tanah adat, pengadilan sering kali
dihadapkan pada dilema antara menghormati norma adat atau
menerapkan prinsip hukum nasional tentang kesetaraan. Hal ini
menciptakan ketidakpastian hukum dan membuka ruang bagi

diskriminasi struktural yang sulit diselesaikan melalui jalur
Buku Ajar 79



80

litigasi biasa. Ketidakjelasan posisi hukum adat dalam sistem
hukum nasional memperparah konflik, terutama ketika aparat
pemerintah tidak memiliki pemahaman mendalam tentang
konteks adat setempat.

Modernisasi dan Mobilitas Sosial

Modernisasi dan mobilitas sosial membawa tantangan signifikan
terhadap kelangsungan norma adat, terutama dalam konteks
pewarisan. Banyak anak-anak dari komunitas adat yang
merantau dan menetap di kota besar, menjauh dari sistem nilai
dan tatanan adat yang selama ini mengatur kehidupan komunitas.
Ketika orang tua meninggal dunia, persoalan warisan seringkali
menjadi sumber konflik antar saudara terutama antara yang tetap
tinggal di kampung dan yang telah lama hidup di kota, yang
berada di kota cenderung memandang hak waris dari sudut
hukum nasional yang menekankan kesetaraan dan legalitas
tertulis, sementara yang tinggal di kampung masih memegang
teguh sistem pewarisan adat yang mengutamakan anak tertentu
sesuai struktur sosial adat.

Perbedaan sudut pandang ini melahirkan ketegangan. Misalnya,
dalam sistem adat tertentu, hanya anak laki-laki sulung atau garis
keturunan tertentu yang berhak atas tanah warisan. Namun,
saudara yang tinggal di kota mungkin menganggap bahwa semua
anak memiliki hak yang sama atas harta peninggalan orang tua.
Ketika kedua belah pihak bersikeras mempertahankan
argumennya baik atas dasar adat maupun hukum nasional
perselisihan pun tak terhindarkan. Kondisi ini diperparah oleh
kurangnya dokumentasi formal mengenai kepemilikan tanah adat
serta ketidakterlibatan aktif generasi muda dalam struktur
kelembagaan adat.

Belum Adanya Unifikasi Hukum Waris Adat

Salah satu tantangan besar dalam sistem hukum waris di
Indonesia adalah belum adanya unifikasi atau kodifikasi hukum
waris adat secara nasional. Hingga kini, Indonesia masih
mengandalkan sistem pluralisme hukum, di mana hukum adat,
hukum Islam, dan hukum perdata Barat hidup berdampingan.
Dalam konteks hukum adat, ketentuan waris masih bersifat lokal

dan tidak tertulis, sehingga keberlakuannya sangat bergantung
Hukum Adat



pada praktik di masing-masing komunitas adat. Kondisi ini
menimbulkan kebingungan, terutama ketika kasus waris adat
diangkat ke ranah hukum formal yang menuntut kepastian
hukum dan pembuktian tertulis.

Ketidakhadiran kodifikasi membuat pengadilan sering kali hanya
mengacu pada yurisprudensi atau keputusan terdahulu untuk
menyelesaikan sengketa waris adat. Namun, yurisprudensi tidak
selalu mencerminkan keberagaman praktik adat yang ada di
berbagai daerah. Sebagai contoh, hukum waris adat di Bali yang
patrilineal tentu berbeda jauh dari sistem matrilineal di
Minangkabau. Ketika tidak ada pedoman nasional yang baku,
interpretasi hukum menjadi sangat subjektif dan tergantung pada
pemahaman hakim terhadap adat setempat. Hal ini membuka
ruang ketidakadilan dan tidak menjamin perlindungan hak semua
pihak, terutama perempuan dan anak angkat dalam sistem adat
tertentu.

B. Bentuk-bentuk Harta Warisan dalam Adat

Harta warisan dalam hukum adat dapat diartikan sebagai semua
bentuk kekayaan, baik berwujud maupun tidak berwujud, yang dimiliki
oleh seseorang dan diturunkan kepada ahli warisnya berdasarkan norma-
norma adat yang berlaku. Bentuknya tidak terbatas pada benda bergerak
atau tidak bergerak, tetapi juga meliputi posisi sosial, tanggung jawab
adat, dan hak pengelolaan sumber daya tertentu dalam masyarakat adat.

1. Tanah Ulayat dan Hak Atas Tanah

Pada sistem hukum adat di Indonesia, tanah ulayat menempati
posisi penting sebagai salah satu bentuk warisan kolektif yang tidak
hanya memiliki nilai ekonomi, tetapi juga nilai sosial, budaya, dan
spiritual. Tanah dalam perspektif masyarakat adat bukanlah milik
individu semata, melainkan milik bersama yang diwariskan secara turun-
temurun melalui garis keturunan tertentu, tergantung pada sistem
kekerabatan yang dianut. Konsep ini menjadikan tanah sebagai simbol
identitas dan keberlanjutan komunitas, serta sebagai bagian dari warisan
leluhur yang harus dijaga dan dilestarikan untuk generasi berikutnya
(Juandi, 2020).

Buku Ajar 81



Di Minangkabau, misalnya, tanah ulayat diwariskan secara
matrilineal, yakni melalui garis keturunan ibu. Tanah ini dikelola oleh
mamak kepala waris yang bertanggung jawab atas pemanfaatannya bagi
kepentingan kaum atau suku. Sistem ini menjamin bahwa tanah tetap
berada dalam penguasaan keluarga besar dan tidak dijual atau dialihkan
ke pihak luar tanpa musyawarah adat. Mekanisme ini bukan hanya
bentuk pelestarian hak adat, tetapi juga alat untuk menjaga solidaritas
sosial dan kestabilan struktur kekerabatan.

Di komunitas Dayak di Kalimantan, tanah adat juga dikelola
secara kolektif dan tidak diperkenankan untuk diperjualbelikan secara
bebas. Proses alih fungsi atau penggunaan tanah harus melalui
persetujuan komunitas adat dan mengikuti prosedur yang ditetapkan
secara turun-temurun. Pelanggaran terhadap mekanisme ini bisa
dikenakan sanksi adat, termasuk pengucilan sosial atau denda
tradisional. Mekanisme ini menunjukkan bahwa tanah tidak sekadar
komoditas ekonomi, tetapi juga bagian dari sistem hukum yang
menjamin keadilan dan keseimbangan dalam masyarakat adat.

Tanah adat juga memiliki nilai spiritual yang sangat kuat. Banyak
wilayah ulayat mencakup situs-situs leluhur, tempat pemakaman adat,
dan lokasi ritual sakral yang tidak boleh diganggu atau dialihkan
fungsinya. Di beberapa komunitas, seperti di Papua dan Tana Toraja,
tanah dianggap sebagai tempat tinggal roh nenek moyang dan sebagai
penghubung antara generasi terdahulu, sekarang, dan masa depan.
Penghormatan terhadap tanah menjadi bagian dari penghormatan
terhadap leluhur dan identitas budaya.

2. Rumah Adat (Rumah Gadang, Bale, Lopo, dll.)

Rumah adat dalam masyarakat Indonesia memiliki makna yang
sangat mendalam, tidak hanya sebagai tempat tinggal, tetapi juga sebagai
simbol identitas, struktur sosial, dan kontinuitas kekerabatan. Rumah
adat biasanya dikategorikan sebagai harta pusaka tinggi yang diwariskan
secara turun-temurun, mengikuti sistem kekerabatan yang dianut suatu
komunitas. Karena itu, rumah adat tidak bisa diperlakukan sebagai
properti biasa yang dapat dijual atau diwariskan sembarangan,
melainkan harus mengikuti norma-norma adat yang ketat dan penuh nilai
sakralitas (Poespasari, 2018).

Di Minangkabau, rumah gadang merupakan representasi paling

nyata dari sistem matrilineal. Rumah ini diwariskan kepada anak
82 Hukum Adat



perempuan tertua dari garis ibu dan menjadi pusat kehidupan kaum.
Selain sebagai tempat tinggal, rumah gadang menjadi tempat
bermusyawarah, menyimpan harta pusaka, dan melaksanakan upacara
adat. Rumah gadang bukan hanya berfungsi sebagai aset fisik, tetapi juga
sebagai simbol eksistensi kaum ibu dan keberlanjutan warisan budaya.
Pemeliharaannya menjadi tanggung jawab kolektif, dan penggunaannya
harus selalu dikaitkan dengan kepentingan bersama kaum.

Pada masyarakat Batak yang menganut sistem patrilineal, rumah
adat diwariskan kepada anak laki-laki tertua. Dalam budaya ini, rumah
adat menjadi representasi otoritas ayah dan tempat berkumpulnya
keluarga besar. Rumah tersebut menjadi pusat upacara adat seperti pesta
perkawinan, kematian, dan pelantikan marga. Warisan rumah adat tidak
dapat diberikan kepada anak perempuan karena struktur kekerabatan
yang menempatkan laki-laki sebagai pewaris utama tanggung jawab
sosial dan spiritual keluarga.

Masyarakat adat lain seperti Sasak di Lombok (dengan rumah
bale), masyarakat Sumba (dengan rumah uma), dan masyarakat Timor
(dengan rumah lopo) juga memiliki sistem pewarisan rumah adat yang
serupa. Rumah-rumah ini sering dibangun dengan teknik tradisional dan
material lokal, mencerminkan filosofi hidup masyarakatnya dan
keterikatan dengan alam sekitar. Fungsi rumah adat tidak hanya bersifat
domestik, tetapi juga spiritual dan sosial, sehingga posisinya dalam
sistem pewarisan adat sangat penting dan dijaga ketat oleh norma adat.

3. Benda Pusaka (Keris, Tombak, Kain Adat)

Benda pusaka dalam tradisi hukum adat Indonesia memiliki
kedudukan yang sangat istimewa sebagai simbol spiritualitas, identitas
keluarga, dan kekuasaan budaya. Tidak seperti harta benda biasa, benda
pusaka tidak dinilai berdasarkan nilai ekonomisnya semata, melainkan
pada makna historis, nilai simbolik, serta peran sosialnya dalam menjaga
keberlangsungan warisan leluhur. Benda pusaka sering kali diwariskan
melalui garis darah tertentu, kepada individu yang dianggap memiliki
tanggung jawab moral dan spiritual untuk melestarikannya.

Salah satu contoh benda pusaka yang paling dikenal adalah keris,
terutama di daerah Jawa dan Bali. Keris bukan sekadar senjata
tradisional, melainkan juga lambang kekuasaan, keberanian, dan karisma
seorang pemimpin. Dalam tradisi Jawa, keris sering diberikan kepada

anak laki-laki tertua atau seseorang yang dinilai memiliki kekuatan batin
Buku Ajar 83



"

dan kecakapan sosial. Keris dipercaya memiliki "isi" atau kekuatan
spiritual tertentu yang membuatnya dihormati, bahkan disakralkan.
Pewarisan keris juga disertai dengan ritual khusus agar nilai-nilai dan
kekuatan simboliknya tetap terjaga.

Kain adat seperti kain tenun ikat dari Nusa Tenggara Timur
(NTT) juga merupakan benda pusaka yang diwariskan secara turun-
temurun. Kain ini memiliki motif yang menyimbolkan identitas suku,
status sosial, dan sejarah keluarga. Dalam beberapa masyarakat di NTT,
kain tenun bukan hanya digunakan sebagai pakaian seremonial, tetapi
juga menjadi bagian penting dalam ritual adat seperti pernikahan,
pemakaman, dan pengangkatan pemimpin adat. Pewarisan kain tenun
biasanya diberikan kepada perempuan dalam garis keturunan yang
diharapkan terus menjaga tradisi menenun dan merawat warisan budaya.

4. Hak atas Jabatan Adat

Hak atas jabatan adat merupakan salah satu bentuk warisan non-
materi yang sangat penting dalam sistem sosial masyarakat adat di
Indonesia. Jabatan seperti kepala suku, tetua adat, pemangku, atau imam
adat bukan hanya simbol kekuasaan, tetapi juga merupakan amanah
budaya dan spiritual yang diemban oleh individu tertentu berdasarkan
garis keturunan dan kelayakan moral. Dalam berbagai komunitas adat,
pengisian jabatan ini dilakukan dengan mempertimbangkan prinsip
kesinambungan, legitimasi sosial, dan kepatuhan terhadap nilai-nilai
adat yang telah diwariskan turun-temurun.

Di Bali, jabatan adat seperti pemangku (pemimpin ritual) sering
kali diwariskan dari ayah kepada anak laki-lakinya. Jabatan ini
mengandung tanggung jawab besar dalam menjaga kelestarian upacara
keagamaan, memimpin persembahyangan di pura, dan menjadi
penghubung antara masyarakat dengan kekuatan spiritual. Pewarisan
jabatan ini bukan sekadar urusan keluarga, tetapi melibatkan pengakuan
dari komunitas adat setempat bahwa penerus tersebut benar-benar layak
secara spiritual dan moral untuk menjalankan tugasnya. Dalam banyak
kasus, pewarisan ini juga diiringi dengan prosesi ritual khusus yang
menandai peralihan tanggung jawab secara sakral.

Di Papua, khususnya dalam masyarakat adat yang menganut
sistem kepemimpinan suku, jabatan kepala suku sering diwariskan
kepada anak laki-laki tertua. Namun, proses ini tidak otomatis, karena

pemilihan kepala suku juga melibatkan musyawarah dan persetujuan
84 Hukum Adat



komunitas adat. Dalam konteks ini, legitimasi sosial sangat berperan—
calon kepala suku harus menunjukkan kepemimpinan, kebijaksanaan,
dan kemampuan menjaga harmoni sosial serta melindungi hak-hak
komunitasnya. Tradisi ini memperlihatkan bahwa garis keturunan
memang menjadi dasar, tetapi kualitas pribadi tetap menjadi penentu
utama diterimanya seseorang sebagai pemimpin adat.

Hak atas jabatan adat juga menunjukkan bagaimana kekuasaan
dalam masyarakat adat tidak bersifat individual, melainkan kolektif dan
berbasis nilai budaya. Ketika seseorang menjabat posisi adat, ia tidak
hanya mewakili dirinya sendiri, tetapi juga leluhurnya, keluarganya, dan
komunitas yang memberinya mandat. Karena itu, pelanggaran terhadap
tanggung jawab jabatan adat bukan hanya mencederai norma sosial,
tetapi juga bisa menimbulkan sanksi adat dan pengucilan sosial. Proses
pelantikan dan pengakuan terhadap jabatan adat juga selalu bersifat
terbuka dan melibatkan seluruh lapisan masyarakat adat.

5. Hak atas Pengetahuan Lokal dan Praktik Budaya

Hak atas pengetahuan lokal dan praktik budaya merupakan salah
satu bentuk warisan non-material yang sangat penting dalam masyarakat
adat di Indonesia. Warisan ini mencakup berbagai pengetahuan
tradisional yang berkembang secara turun-temurun, seperti teknik
bertani, berburu, meramu obat-obatan dari tumbuhan hutan, serta tata
cara pelaksanaan upacara dan ritual adat. Pengetahuan ini bukan sekadar
keterampilan teknis, tetapi juga mengandung nilai-nilai kearifan lokal
yang mencerminkan cara pandang masyarakat terhadap alam, kehidupan
sosial, dan spiritualitas. Dalam hukum adat, hak atas pengetahuan lokal
ini dianggap sebagai bagian dari identitas budaya yang harus dijaga dan
diwariskan dengan penuh tanggung jawab (Widadi, 2019).

Contoh nyata dari pewarisan pengetahuan lokal dapat dilihat
pada masyarakat Dayak di Kalimantan yang memiliki metode
perladangan berpindah dengan mempertimbangkan siklus kesuburan
tanah dan keseimbangan ekosistem. Begitu pula dengan masyarakat adat
di Papua dan Nusa Tenggara Timur yang memiliki sistem pengobatan
tradisional berbasis tanaman herbal, serta pengetahuan astronomi lokal
yang digunakan untuk menentukan waktu tanam. Pengetahuan ini
biasanya tidak terdokumentasi secara tertulis, melainkan ditransmisikan
melalui cerita lisan, praktik langsung di lapangan, dan partisipasi dalam

Buku Ajar 85



kegiatan adat sejak usia dini. Oleh karena itu, pewarisan pengetahuan
lokal menuntut interaksi antargenerasi yang intensif dan konsisten.

Pada konteks hukum adat, hak atas pengetahuan lokal ini tidak
bisa dimiliki secara individual, tetapi bersifat kolektif milik komunitas
adat. Hal ini berarti bahwa seseorang yang mewarisi pengetahuan
tersebut  berkewajiban  untuk tidak  menyalahgunakan atau
mengkomersialisasikannya tanpa persetujuan komunitas. Misalnya,
resep obat tradisional atau tarian ritual tidak boleh dipatenkan oleh
individu tanpa konsultasi dan persetujuan bersama. Ini menjadi bentuk
perlindungan budaya sekaligus penegasan bahwa pengetahuan lokal
adalah harta milik bersama yang berfungsi untuk kepentingan
komunitas, bukan hanya pribadi.

C. Perbedaan Hukum Waris Adat dengan Hukum Waris Islam
dan Perdata Barat

Indonesia merupakan negara pluralistik yang memiliki sistem
hukum ganda (legal pluralism), yakni hukum adat, hukum Islam, dan
hukum perdata barat (Burgerlijk Wetboek). Ketiganya berlaku
berdampingan dalam bidang hukum waris sesuai dengan latar belakang
budaya, agama, dan pilihan subjek hukumnya. Hal ini memberikan
fleksibilitas kepada warga negara Indonesia dalam menentukan sistem
hukum mana yang berlaku terhadap pembagian harta warisan. Namun,
perbedaan mendasar dalam prinsip, sistem, dan penerapan ketiga hukum
tersebut menjadi perhatian penting, terutama dalam konteks peradilan
dan harmonisasi hukum nasional.

1. Dasar Hukum dan Ruang Lingkup
a. Hukum Waris Adat
Bersumber dari norma-norma adat yang hidup dan berkembang
dalam masyarakat hukum adat tertentu. Hukum adat tidak
dikodifikasi secara nasional, namun diakui oleh sistem hukum
Indonesia melalui UUD 1945 Pasal 18B ayat (2), serta UU No. 5
Tahun 1960 (UUPA), dan UU No. 6 Tahun 2014 tentang Desa.
1) Bersifat lokal dan tidak tertulis
2) Beragam antar daerah dan sistem kekerabatan (patrilineal,
matrilineal, bilateral)

3) Ditegakkan oleh lembaga adat setempat
86 Hukum Adat



b.

Hukum Waris Islam
Bersumber dari Al-Qur’an, Hadis, I[jma’, dan Qiyas. Diatur
dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI), khususnya Buku II
tentang Hukum Waris, dan berlaku bagi Muslim Indonesia.
Berlaku secara nasional dalam lingkungan Peradilan Agama.
1) Kodifikatif dan baku
2) Berlaku hanya bagi penganut Islam
3) Pembagian harta secara rigid (2:1 antara anak laki-laki dan
perempuan)
Hukum Waris Perdata Barat (BW)
Berasal dari Burgerlijk Wetboek (BW) yang merupakan warisan
kolonial Belanda, berlaku secara nasional terutama bagi WNI
keturunan Eropa dan Tionghoa yang tidak tunduk pada hukum
adat atau Islam. Diselesaikan dalam peradilan umum.
1) Berdasarkan kehendak individu (wasiat) dan keturunan
2) Pembagian berdasarkan derajat dan garis keturunan
3) Harta dibagi rata antar anak (tanpa membedakan jenis
kelamin)

2. Sistem Pewarisan

a.

Sistem Pewarisan Hukum Adat

Pewarisan dalam hukum adat tidak hanya tentang distribusi harta,

tetapi juga pewarisan status sosial, hak adat, dan kewajiban

keluarga. Pewarisan dapat dilakukan secara kolektif atau

individual tergantung pada sistem kekerabatan.

1) Patrilineal: hanya anak laki-laki yang mewarisi (contoh:
Batak, Bali)

2) Matrilineal: anak perempuan (terutama tertua) yang
mewarisi (contoh: Minangkabau)

3) Bilateral: semua anak memiliki hak yang sama (contoh:
Jawa, Bugis)
Pewarisan dilakukan dalam musyawarah keluarga atau
penetapan adat.

Sistem Pewarisan Hukum Islam

Sistem waris Islam bersifat individual dan automatis berdasarkan

prinsip nasab (garis keturunan) dan hubungan perkawinan. Tidak

ada pembedaan berdasarkan tempat tinggal atau suku.

Buku Ajar 87



1) Hak waris sudah ditentukan secara eksplisit dalam Al-

Qur’an

2) Laki-laki mendapat dua kali lebih banyak dibanding

perempuan dalam garis yang sama

3) Tidak ada hak waris untuk anak angkat atau anak luar nikah,
kecuali melalui wasiat maksimal sepertiga (1/3)

c. Sistem Pewarisan Hukum Perdata Barat

Menganut

asas

individual

dan derajat

keturunan (orde

pewarisan). Jika pewaris tidak membuat wasiat, warisan dibagi
berdasarkan urutan:
1) Anak dan pasangan
2) Orang tua dan saudara kandung
3) Kakek-nenek
4) Negara (jika tidak ada ahli waris)
Semua anak mendapat bagian yang sama tanpa pembedaan

gender.

3. Pembagian Warisan

88

Aspek Hukum Adat | Hukum Islam | Hukum Perdata
Barat
Sistem Kolektif atau Individual Individual
individual (berdasarkan (berdasarkan
syariah) hukum positif)
Gender Bergantung Laki-laki 2x Anak laki-laki
pada sistem bagian dan perempuan
kekerabatan perempuan setara
Wasiat Jarang dikenal Diizinkan, Diperbolehkan
maksimal 1/3 secara bebas
harta
Anak Bisa diakui Tidak dapat Bisa diangkat
angkat sebagai ahli | mewarisi secara secara hukum
waris syariah
Status anak Tergantung Tidak dapat Tidak memiliki
luar nikah | adat setempat mewarisi hak waris
Penolakan Bisa ditolak Tidak dikenal Dikenal dan
warisan secara adat diatur secara
hukum
Hukum Adat




4. Prinsip Dasar yang Membedakan
a. Prinsip Kekeluargaan (Adat)

Prinsip kekeluargaan merupakan landasan utama dalam sistem
pewarisan hukum adat di berbagai komunitas adat di Indonesia.
Berbeda dengan sistem waris dalam hukum perdata Barat yang
lebih menekankan pada kepemilikan individual dan nilai
ekonomi, hukum adat mengedepankan kesinambungan identitas
sosial keluarga besar atau suku. Warisan tidak dilihat semata
sebagai harta benda, melainkan sebagai simbol keberlangsungan
hubungan antar generasi. Oleh karena itu, pewarisan dalam
konteks adat sering kali mempertimbangkan peran sosial dan
tanggung jawab penerima warisan terhadap keluarga dan
komunitas, bukan sekadar hak kepemilikan.

Pada masyarakat adat, prinsip kekeluargaan juga tercermin dalam
pembagian warisan yang tidak selalu bersifat merata atau
individual. Sebagai contoh, rumah adat atau tanah ulayat tidak
diwariskan kepada setiap anggota keluarga, melainkan kepada
pihak yang secara adat dianggap paling layak menjaga dan
melestarikan fungsi sosial budaya dari warisan tersebut.
Biasanya, ini didasarkan pada kedekatan garis keturunan atau
kesiapan menjalankan peran adat tertentu. Hal ini menunjukkan
bahwa nilai-nilai spiritual dan kultural lebih diutamakan daripada
nilai ekonomi dalam proses pewarisan. Warisan dalam adat
bukan sekadar soal siapa yang mendapat apa, tetapi lebih kepada
siapa yang mampu melanjutkan peran sosial leluhur.

b. Prinsip Keadilan Gender Religius (Islam)

Prinsip keadilan gender dalam sistem waris Islam berpijak pada
pendekatan religius yang menyesuaikan distribusi harta warisan
dengan peran sosial dan ekonomi masing-masing anggota
keluarga. Dalam syariat Islam, pembagian warisan telah diatur
secara tegas dalam Al-Qur’an (Q.S. An-Nisa: 11-12), di mana
secara umum laki-laki menerima bagian lebih besar dibanding
perempuan. Hal ini bukan dimaksudkan sebagai bentuk
diskriminasi, melainkan karena laki-laki dibebani tanggung
jawab ekonomi yang lebih besar dalam keluarga, seperti memberi
nafkah kepada istri, anak-anak, dan kerabat yang membutuhkan.

Buku Ajar 89



Pada konteks keadilan gender religius, keadilan tidak selalu
berarti persamaan jumlah atau hak, tetapi proporsionalitas sesuai
dengan tanggung jawab. Perempuan dalam Islam tetap memiliki
hak mutlak atas harta waris yang diterimanya dan tidak
berkewajiban menanggung beban finansial keluarga. Sebaliknya,
laki-laki, meskipun menerima dua kali lipat dari perempuan
dalam beberapa kasus, memiliki kewajiban ekonomi dan sosial
yang tidak ringan. Pembagian ini menunjukkan keseimbangan
yang dirancang untuk menjaga stabilitas dan harmoni dalam
struktur keluarga dan masyarakat Muslim.

c. Prinsip Individualisme Legal (Perdata Barat)
Prinsip individualisme legal yang dianut dalam sistem hukum
waris Perdata Barat menekankan pada pengakuan hak-hak
individu secara setara dan formal berdasarkan legalitas. Dalam
sistem ini, setiap individu baik anak laki-laki maupun perempuan
memiliki hak waris yang sama dan dijamin secara hukum.
Pembagian harta warisan dilakukan berdasarkan asas keadilan
formal, yang berarti bahwa hukum memperlakukan semua pihak
secara netral tanpa mempertimbangkan peran sosial, tanggung
jawab keluarga, atau status kultural. Hak waris dalam sistem ini
tidak tergantung pada nilai-nilai komunitas atau tradisi, tetapi
pada kehendak hukum dan kehendak pribadi pewaris yang sah.
Salah satu ciri utama dari sistem ini adalah fleksibilitas melalui
instrumen hukum seperti wasiat, hibah, atau testament. Pewaris
memiliki kebebasan untuk menentukan siapa yang berhak
menerima harta warisannya, dalam batas-batas tertentu yang
diatur oleh undang-undang (seperti “legitime portie” dalam
hukum waris Belanda). Dengan demikian, hak atas warisan bisa
dirancang sesuai kehendak pribadi, bahkan bisa saja mewariskan
kepada pihak di luar keluarga inti, selama tidak melanggar batas
hukum. Hal ini menunjukkan adanya otonomi individu yang
tinggi dalam mengatur pemilikan harta setelah kematian.

D. Latihan Soal Bab VI

Latihan soal pada Bab VI mengenai hukum adat tentang waris
bertujuan untuk menguji pemahaman konsep-konsep pewarisan dalam

masyarakat adat yang sangat kontekstual dan kultural. Mengingat
90 Hukum Adat



keberagaman sistem kekerabatan seperti patrilineal, matrilineal, dan
bilateral. Soal-soal ini dirancang agar pembaca mampu menganalisis
praktik pewarisan di berbagai komunitas adat dengan pendekatan kritis
dan komparatif.
1. Jelaskan perbedaan utama antara sistem pewarisan dalam
masyarakat adat patrilineal, matrilineal, dan bilateral!
2. Bagaimana bentuk-bentuk harta warisan dalam hukum adat?
3. Uraikan bagaimana sistem hukum adat menentukan ahli waris dan
pembagian harta pada masyarakat Minangkabau.
4. Apa yang menjadi perbedaan utama antara hukum adat, hukum
Islam, dan hukum perdata barat?
5. Jelaskan bagaimana hukum adat menyikapi pewarisan kepada anak
angkat dan anak luar nikah! Bandingkan dengan hukum Islam dan
hukum perdata barat.

Buku Ajar 91






PERKAWINAN

Kemampuan Akhir yang Diharapkan

Mampu memahami terkait dengan konsep perkawinan menurut
hukum adat, memahami bentuk dan tahapan perkawinan adat, serta
memahami harta perkawinan (harta gono-gini, warisan). Sehingga
pembaca dapat mampu menguraikan pengaturan harta dalam
perkawinan, seperti harta gono-gini dan warisan, serta menilai
bagaimana ketentuan tersebut dijalankan dalam sistem hukum adat.
Materi Pembelajaran

Konsep Perkawinan Menurut Hukum Adat

Bentuk dan Tahapan Perkawinan Adat

Harta Perkawinan (Harta Gono-gini, Warisan)

Latihan Soal Bab VII

A. Konsep Perkawinan Menurut Hukum Adat

Perkawinan dalam masyarakat adat Indonesia bukan semata
hubungan legal formal antara dua individu, tetapi merupakan institusi
sosial dan kultural yang sangat kompleks. Hukum adat memandang
perkawinan sebagai peristiwa sosial yang memiliki konsekuensi hukum,
adat, dan spiritual bagi kedua belah pihak, keluarga besar, bahkan
masyarakat komunitas adat secara keseluruhan. Sistem ini merefleksikan
nilai-nilai lokal, struktur sosial, serta sistem kekerabatan yang
berkembang di masing-masing wilayah adat. Sebagai sistem hukum
tidak tertulis (/iving law), hukum adat tentang perkawinan berbeda-beda
antara satu masyarakat hukum adat dengan yang lain. Meski demikian,
terdapat kesamaan dalam hal penekanan pada aspek komunitas,

Buku Ajar 93



kekerabatan, dan norma lokal. Perbedaan paling mencolok terlihat dalam
sistem kekerabatan yang dianut (patrilineal, matrilineal, bilateral) yang
kemudian memengaruhi bentuk, tata cara, dan akibat hukum dari
perkawinan. Perkawinan dalam perspektif hukum adat adalah
persekutuan hidup antara laki-laki dan perempuan yang tidak hanya
mencakup hubungan pribadi, tetapi juga mengikat dua keluarga besar.
Hukum adat melihat perkawinan sebagai:

1. Ikatan sosial dan budaya: dimaksudkan untuk mempererat hubungan
antara marga, suku, atau kampung.

2. Kegiatan sakral dan spiritual: diiringi oleh ritual yang disesuaikan
dengan kepercayaan lokal.

3. Transaksi sosial: misalnya dalam bentuk maskawin atau belis yang
memiliki nilai simbolik, bukan hanya materiil.

Perkawinan adat memiliki dimensi hukum tersendiri, yang
berbeda dari hukum negara. Ia tunduk pada norma adat, dan
pengesahannya juga ditentukan oleh lembaga adat atau tokoh adat.
Prosedur dan konsekuensi hukum dari perkawinan tersebut tidak selalu
sama dengan yang tertuang dalam Undang-Undang Perkawinan No. 1
Tahun 1974. Unsur-unsur umum dalam perkawinan adat meliputi:

1. Adanya kesepakatan antara kedua belah pihak: meski dalam
beberapa masyarakat adat, perjodohan masih umum, namun
persetujuan dari calon pengantin tetap menjadi elemen penting.

2. Adanya upacara adat: seperti ngunduh mantu (Jawa), maningkab
(Minang), mapantin (Dayak), dan lainnya.

3. Penyerahan harta adat: belis, maskawin, atau seserahan yang bersifat
simbolik dan menunjukkan penghargaan kepada keluarga mempelai
perempuan.

4. Pengakuan masyarakat adat: perkawinan baru dianggap sah jika
diakui oleh masyarakat adat dan tokoh adat.

Unsur-unsur ini menunjukkan bahwa dalam hukum adat, sahnya
perkawinan bukan sekadar urusan legalitas, tetapi berkaitan erat dengan
pengakuan sosial dan spiritual. Secara umum, tujuan perkawinan adat
bukan hanya untuk membentuk keluarga inti, tetapi juga memperkuat
solidaritas sosial. Berikut beberapa tujuan pokok dari perkawinan adat:

1. Melanjutkan keturunan (sebagai penerus marga atau suku).

2. Menjaga harta pusaka dalam sistem kekerabatan tertentu.

3. Menjalin relasi sosial-politik antara keluarga atau komunitas.

4. Mewujudkan harmoni spiritual antara manusia, leluhur, dan alam.
94 Hukum Adat



Tujuan ini menunjukkan bahwa hukum adat tidak hanya
mementingkan aspek legal dan biologis, tetapi juga kosmologis dan
kultural.

B. Bentuk dan Tahapan Perkawinan Adat

Perkawinan dalam konteks hukum adat di Indonesia bukan hanya
merupakan peristiwa perdata atau hukum privat, melainkan juga
merupakan upacara sosial dan spiritual yang sangat penting. Ia
mengandung nilai-nilai kekerabatan, norma sosial, dan sistem
kepercayaan masyarakat adat. Bentuk dan tahapan dalam perkawinan
adat sangat beragam, tergantung pada sistem kekerabatan, struktur
sosial, serta adat istiadat masing-masing suku atau masyarakat hukum
adat. Namun demikian, pada umumnya terdapat pola umum dalam
pelaksanaan perkawinan adat, mulai dari tahap pra-nikah, upacara inti,
hingga pasca-perkawinan.

Pengetahuan tentang bentuk dan tahapan ini penting tidak hanya
untuk memahami dinamika sosial masyarakat adat, tetapi juga untuk
membentuk hukum nasional yang berakar pada nilai-nilai lokal
(indigenous jurisprudence). Dalam perkembangan modern, banyak
unsur dari tahapan perkawinan adat yang diadaptasi atau dimodifikasi
agar sesuai dengan konteks sosial-kultural saat ini tanpa menghilangkan
esensi nilai-nilainya.

1. Bentuk Perkawinan dalam Hukum Adat
Bentuk perkawinan dalam masyarakat adat Indonesia
dipengaruhi oleh sistem kekerabatan (patrilineal, matrilineal, bilateral),
status sosial, dan hubungan antar keluarga. Beberapa bentuk umum
perkawinan adat adalah sebagai berikut:
a. Perkawinan Monogami
Perkawinan monogami dalam konteks hukum adat merupakan
bentuk perkawinan yang melibatkan satu pria dan satu wanita
sebagai pasangan sah. Bentuk ini menjadi norma utama dalam
banyak masyarakat adat di Indonesia karena dianggap mampu
menciptakan kestabilan dan keharmonisan dalam rumah tangga.
Monogami dinilai lebih memungkinkan terwujudnya pembagian
peran dan tanggung jawab yang seimbang antara suami dan istri

dalam kehidupan keluarga dan sosial. Selain itu, bentuk ini
Buku Ajar 95



96

dianggap menjaga kesucian relasi dan memperkuat ikatan
emosional antara pasangan.

Pada masyarakat seperti Jawa, Batak, dan Bugis, monogami
bukan hanya sekadar norma sosial, tetapi juga memiliki dimensi
moral dan spiritual. Perkawinan monogami dihargai karena
menunjukkan komitmen dan tanggung jawab terhadap pasangan
serta keluarga besar. Hukum adat dalam komunitas ini juga
menetapkan sanksi atau tekanan sosial bagi yang melanggar
norma monogami, seperti melalui praktik perselingkuhan atau
poligami tanpa persetujuan adat.

Perkawinan Poligami

Perkawinan poligami dalam hukum adat merupakan bentuk
perkawinan di mana seorang pria dapat memiliki lebih dari satu
istri. Praktik ini masih dijumpai di beberapa komunitas adat
seperti Bugis-Makassar dan sebagian masyarakat Bali. Namun,
pelaksanaannya tidak bebas dan sangat diatur oleh norma sosial
dan hukum adat yang ketat. Seorang pria hanya diperbolehkan
melakukan poligami apabila mampu secara ekonomi dan
mendapat persetujuan dari keluarga besar serta tokoh adat
setempat. Poligami juga sering kali dikaitkan dengan status sosial
atau kebutuhan untuk menjaga keberlangsungan keturunan
dalam keluarga tertentu.

Di Bali, poligami dapat ditemukan terutama pada kelompok
masyarakat dari kasta tertentu, seperti kasta ksatria atau
bangsawan, di mana perkawinan ganda dilakukan untuk tujuan
menjaga garis keturunan atau aliansi sosial. Namun demikian,
walaupun secara adat masih diterima, praktik poligami tetap
dibatasi oleh norma moral dan sosial. Masyarakat adat cenderung
memberikan tekanan sosial bagi yang melanggar etika poligami,
seperti tidak adil dalam membagi nafkah atau kasih sayang antar
istri.

Perkawinan Levirat dan Sororat

Perkawinan levirat dan sororat merupakan bentuk-bentuk
perkawinan tradisional yang bertujuan menjaga kesinambungan
keluarga dan perlindungan terhadap anggota keluarga yang
ditinggal mati pasangannya. Dalam praktik levirat, seorang laki-
laki menikahi janda dari saudaranya yang telah meninggal,

sedangkan dalam sororat, seorang laki-laki menikahi saudari
Hukum Adat



perempuan dari istrinya yang telah meninggal. Bentuk
perkawinan ini masih dijumpai di beberapa masyarakat adat di
Papua dan sebagian masyarakat Dayak. Tujuan utamanya adalah
mempertahankan ikatan keluarga, memastikan perlindungan bagi
perempuan dan anak-anak yang ditinggalkan, serta menjaga harta
pusaka tetap berada dalam garis keluarga.
Pada masyarakat adat, sistem ini dianggap sebagai tanggung
jawab sosial dan kultural. Perkawinan levirat dan sororat juga
merupakan cara untuk menjaga status sosial keluarga, termasuk
keberlanjutan kepemilikan tanah, rumah, atau benda pusaka yang
diwariskan. Masyarakat memandang bahwa hubungan keluarga
yang telah terjalin tidak boleh putus hanya karena kematian salah
satu pasangan.

d. Perkawinan Nyentana/Nyeburin (Bali)
Perkawinan nyentana atau nyeburin dalam masyarakat adat Bali
merupakan bentuk perkawinan unik yang membalik struktur
patriarki umum. Dalam tradisi ini, laki-laki masuk ke dalam
keluarga istrinya dan secara adat menjadi bagian dari klen (klan)
istri. Anak-anak dari hasil perkawinan tersebut mengikuti garis
keturunan ibu, bukan ayah, yang berarti pewarisan nama, harta,
dan tanggung jawab keluarga diturunkan melalui garis ibu.
Tradisi ini biasanya dijalankan jika sang perempuan merupakan
anak tunggal atau satu-satunya penerus keluarga, sehingga
diperlukan seorang suami yang bersedia “masuk™ ke pihak
keluarga perempuan (Indramini, 2024).
Secara sosial, nyentana memiliki nilai penting dalam menjaga
kesinambungan garis keturunan dan hak atas warisan keluarga,
terutama dalam konteks rumah adat (bale) dan tanah pusaka.
Laki-laki yang nyentana dianggap telah “diangkat” menjadi anak
oleh mertua dan memikul kewajiban yang sama seperti anak laki-
laki kandung, termasuk dalam hal merawat orang tua perempuan
dan menjaga kelangsungan ritual adat keluarga. Meski berbeda
dengan sistem patriarki dominan, bentuk perkawinan ini diterima
luas di Bali sebagai mekanisme adaptif dalam pelestarian struktur
keluarga dan adat.

e. Perkawinan Eksogami Marga
Perkawinan eksogami marga merupakan prinsip penting dalam

sistem kekerabatan adat seperti pada masyarakat Batak dan
Buku Ajar 97



Toraja. Eksogami berarti larangan menikah dengan orang yang
berasal dari marga atau klan yang sama, karena dianggap masih
satu garis keturunan atau saudara sedarah. Dalam budaya Batak,
misalnya, seseorang yang bermarga ‘“Saragih” tidak boleh
menikahi orang bermarga “Saragih” lainnya, karena dianggap
satu “pomparan” atau keturunan leluhur yang sama. Pelanggaran
terhadap prinsip ini dianggap sebagai pelanggaran berat terhadap
norma adat dan dapat menimbulkan sanksi sosial, bahkan
pengucilan dari komunitas (Siahaan, 2016).

Prinsip eksogami tidak hanya berfungsi menjaga kesucian garis
keturunan, tetapi juga memperluas jaringan sosial dan
memperkuat hubungan antarmarga. Dalam masyarakat adat
Toraja, praktik serupa dijalankan untuk mencegah perkawinan
sedarah yang dianggap merusak keseimbangan sosial dan
spiritual. Selain itu, perkawinan eksogami berperan dalam
memperkuat solidaritas komunal karena setiap perkawinan
membentuk ikatan sosial baru antar keluarga besar.

2. Tahapan Perkawinan Adat

Secara umum, tahapan perkawinan adat terdiri dari beberapa fase

yang bersifat seremonial dan sosial. Tahapan ini berfungsi untuk
memperkuat ikatan antar keluarga dan sebagai mekanisme pengakuan
sosial atas sahnya suatu perkawinan. Berikut tahapan yang lazim ditemui
di berbagai adat:

98

a. Penjajakan dan Lamaran

Tahapan penjajakan dan lamaran dalam perkawinan adat
merupakan langkah awal yang sangat penting karena
mencerminkan niat baik, penghormatan terhadap keluarga calon
pasangan, serta bentuk kesopanan dalam proses membangun
ikatan pernikahan. Tahapan ini dikenal dengan berbagai istilah
tergantung budaya masing-masing daerah. Di Jawa disebut
nglamar, di Bali disebut marejek, di Bugis dikenal sebagai
mapaja, sementara di Minangkabau disebut meminang.
Umumnya, proses ini dilakukan oleh pihak laki-laki yang
mengutus anggota keluarga atau tokoh adat untuk menyampaikan
niat melamar perempuan kepada keluarganya.

Pada masyarakat Minangkabau, sistem matrilineal membalik

peran umum ini. Justru pihak perempuan yang lebih aktif dalam
Hukum Adat



proses penjajakan karena garis keturunan dan warisan diturunkan
dari ibu. Oleh karena itu, pihak keluarga perempuan akan
mencari laki-laki yang dianggap layak menjadi suami dan masuk
ke dalam kaum perempuan melalui pernikahan. Ini menunjukkan
bahwa hukum adat dapat sangat beragam dan kontekstual sesuai
sistem sosial yang dianut masyarakat adat tersebut (Asmaniar,
2018).

b. Penentuan Maskawin atau Belis
Penentuan maskawin atau belis merupakan tahap penting dalam
proses perkawinan adat yang mencerminkan penghormatan,
tanggung jawab, dan nilai simbolik dalam hubungan antar
keluarga. Maskawin adalah pemberian dari pihak laki-laki
kepada pihak perempuan sebagai bentuk penghargaan atas
perempuan yang akan dinikahi. Di banyak masyarakat adat
Indonesia, maskawin memiliki bentuk dan istilah yang berbeda-
beda. Dalam masyarakat Batak, misalnya, maskawin dikenal
sebagai sinamot, sementara dalam masyarakat Flores dan
sebagian wilayah Nusa Tenggara Timur, istilah yang digunakan
adalah belis (Jannah et al., 2022).
Nilai maskawin atau belis tidak semata-mata diukur dari
besarnya jumlah uang atau harta yang diberikan, tetapi dari
makna sosial dan kultural yang terkandung di dalamnya.
Maskawin bisa berupa uang, emas, ternak, kain adat, atau bahkan
benda pusaka seperti keris dan tombak. Penentuan nilai dan jenis
maskawin dilakukan melalui musyawarah antara kedua keluarga,
dan biasanya disesuaikan dengan kemampuan pihak laki-laki
serta adat yang berlaku dalam komunitas tersebut. Dalam
beberapa kasus, besaran maskawin juga mencerminkan status
sosial keluarga perempuan atau tingkat pendidikan calon
mempelai wanita.

c. Upacara Adat dan Pemberkatan Perkawinan
Upacara adat dan pemberkatan merupakan puncak dari rangkaian
tahapan perkawinan dalam hukum adat yang memiliki nilai
sakral dan simbolis yang tinggi. Tahapan ini tidak hanya
menandai persatuan dua individu, tetapi juga penyatuan dua
keluarga besar secara sosial dan spiritual. Setiap suku memiliki
bentuk upacara yang khas sesuai dengan tradisi dan sistem

kepercayaannya. Dalam masyarakat Jawa, misalnya, dikenal
Buku Ajar 99



100

ritual panggih yang merupakan pertemuan simbolis antara
mempelai pria dan wanita setelah prosesi akad atau ijab kabul.
Ritual ini disertai dengan simbol-simbol keseimbangan,
kesetiaan, dan harapan akan kehidupan rumah tangga yang
harmonis.

Di Bali, prosesi perkawinan disebut makawin, yang merupakan
upacara keagamaan Hindu. Upacara ini biasanya dipimpin oleh
pemangku atau pendeta dan diiringi dengan persembahan serta
pembacaan mantra-mantra suci. Makawin bukan hanya
pengesahan ikatan pernikahan secara adat, tetapi juga secara
religius, sehingga memiliki konsekuensi hukum spiritual dalam
masyarakat Hindu Bali. Sementara itu, dalam masyarakat Toraja,
dikenal upacara rambu tuka yang berlangsung meriah dan
berhari-hari. Upacara ini menampilkan pertunjukan budaya
seperti tarian adat, musik bambu, serta penyembelihan hewan
sebagai persembahan kepada leluhur.

Pesta Perkawinan

Pesta perkawinan dalam tradisi adat Indonesia merupakan tahap
akhir dari proses pernikahan yang memiliki fungsi sosial penting.
Selain sebagai bentuk ekspresi kebahagiaan atas bersatunya dua
insan dan keluarga, pesta ini juga menjadi media pengumuman
kepada masyarakat bahwa sebuah ikatan sah telah terbentuk.
Dalam pesta tersebut, keluarga besar, tetangga, kerabat jauh,
hingga tokoh masyarakat diundang untuk menyaksikan dan
merayakan momen bersejarah ini. Kehadiran para undangan juga
bermakna sebagai legitimasi sosial atas ikatan yang telah
dibentuk melalui proses adat sebelumnya.

Pada budaya Jawa, misalnya, setelah upacara pernikahan
dilangsungkan di rumah mempelai perempuan, akan ada acara
lanjutan yang disebut ngunduh mantu. Ini adalah pesta yang
diadakan oleh pihak keluarga laki-laki sebagai bentuk
penerimaan secara resmi terhadap menantu perempuan ke dalam
keluarga. Tradisi ini memperlihatkan bagaimana kedua belah
pihak memiliki tanggung jawab dan kehormatan yang sama
dalam menyambut fase baru kehidupan anak-anak. Prosesi ini
biasanya dilengkapi dengan arak-arakan, pertunjukan seni
tradisional seperti wayang, gamelan, atau reog, tergantung latar

budaya masing-masing daerah.
Hukum Adat



e. Pasca-Perkawinan: Adaptasi dan Penempatan

Tahap pasca-perkawinan dalam hukum adat tidak kalah penting
dibandingkan tahapan-tahapan sebelumnya karena berkaitan
langsung dengan penyesuaian hidup antara pasangan suami istri
dalam konteks sosial dan budaya keluarga besar. Salah satu isu
utama dalam tahap ini adalah penempatan tempat tinggal. Dalam
masyarakat Minangkabau yang menganut sistem matrilineal,
suami akan tinggal di rumah istri (matrilokal), dan anak-anak
akan mengikuti garis keturunan ibu. Sistem ini menjamin
keberlanjutan harta pusaka dan adat melalui jalur perempuan,
sekaligus memperkuat ikatan internal keluarga kaum ibu.

Pada masyarakat Batak atau Bali yang menganut sistem
patrilineal, istri akan pindah ke rumah suami atau lingkungan
keluarga suami (patrilokal). Dalam sistem ini, anak-anak
dianggap sebagai bagian dari marga ayahnya, dan seluruh hak
serta tanggung jawab sosial diwariskan melalui garis keturunan
laki-laki. Penempatan pasca-perkawinan ini juga akan
memengaruhi struktur pewarisan, di mana anak laki-laki
umumnya menjadi ahli waris utama, terutama dalam kaitannya
dengan tanah, rumah, atau jabatan adat. Dalam beberapa kasus,
keputusan mengenai tempat tinggal bisa dinegosiasikan jika
terdapat kebutuhan khusus, seperti peran perempuan sebagai
anak tunggal atau penerus keluarga.

C. Harta Perkawinan (Harta Gono-gini, Warisan)

Pada konteks hukum adat Indonesia, perkawinan tidak hanya
dipandang sebagai ikatan antara dua individu, tetapi juga sebagai
penyatuan dua keluarga besar. Hubungan ini menciptakan konsekuensi
hukum, termasuk dalam hal kepemilikan dan pengelolaan harta. Istilah
yang sering muncul dalam konteks ini adalah "harta gono-gini", yang
merujuk pada harta bersama yang diperoleh selama perkawinan
berlangsung, serta harta warisan, yang biasanya diturunkan berdasarkan
sistem pewarisan adat setempat. Keduanya diatur oleh nilai-nilai lokal
yang berkembang dalam komunitas masyarakat adat masing-masing.

1. Harta Gono-Gini dalam Perspektif Hukum Adat

Buku Ajar 101



Pada hukum adat, harta gono-gini tidak selalu memiliki definisi
yang seragam, mengingat keberagaman budaya hukum adat di
Indonesia. Namun, secara umum, harta gono-gini merujuk pada harta
kekayaan yang diperoleh selama masa perkawinan, yang biasanya
dianggap sebagai milik bersama suami dan istri, terlepas dari siapa yang
mencari atau menghasilkan. Beberapa komunitas adat, seperti
masyarakat Bali dan Jawa, memandang harta gono-gini sebagai simbol
kerja sama antara suami dan istri dalam membina rumah tangga. Dalam
beberapa kasus, harta gono-gini dapat mencakup tanah, rumah,
perhiasan, dan hasil usaha (Ismail, 2020).

Pada banyak sistem hukum adat, terdapat pemisahan yang jelas
antara harta gono-gini dan harta asal atau harta bawaan. Harta asal adalah
harta yang dibawa oleh masing-masing pasangan ke dalam perkawinan,
termasuk harta warisan atau hadiah keluarga. Harta ini biasanya tidak
termasuk dalam pembagian gono-gini jika terjadi perceraian atau
kematian. Contoh: Di Minangkabau, harta pusaka tinggi (harta yang
diwariskan turun-temurun dalam garis ibu) tidak dapat diklaim oleh
suami meskipun dalam ikatan perkawinan.

Pembagian harta gono-gini biasanya dilakukan berdasarkan
musyawarah keluarga besar. Jika terjadi perceraian atau kematian salah
satu pihak, pembagian dilakukan secara adil, namun tetap
memperhatikan adat setempat. Di beberapa komunitas seperti di daerah
Bugis dan Toraja, penyelesaian sengketa harta gono-gini dilakukan
melalui lembaga adat sebelum masuk ke pengadilan formal. Hukum adat
lebih mengedepankan pendekatan restoratif dan kekeluargaan daripada
pendekatan yuridis formal. Proses pembagian kerap melibatkan tokoh
adat sebagai penengah yang memahami nilai budaya setempat.

2. Harta Warisan dalam Hukum Adat Perkawinan

Pada banyak komunitas adat, warisan yang diterima oleh salah
satu pasangan selama masa perkawinan tidak otomatis menjadi bagian
dari harta gono-gini. Harta tersebut tetap dianggap sebagai milik pribadi
pewaris, dan akan diteruskan kepada keturunan atau pihak yang
ditentukan dalam sistem pewarisan adat. Namun, dalam praktiknya
terdapat fleksibilitas. Misalnya, dalam masyarakat Dayak, harta yang
diwarisi oleh suami dapat digunakan bersama selama perkawinan, tetapi
akan kembali kepada garis keluarga asal bila terjadi perceraian. Sistem

pewarisan hukum adat sangat dipengaruhi oleh sistem kekerabatan:
102 Hukum Adat



a. Patrilineal (seperti di Batak): warisan jatuh kepada keturunan
laki-laki dari pihak ayah.

b. Matrilineal (seperti di Minangkabau): warisan diturunkan dari
ibu kepada anak perempuan.

c. Bilateral (seperti di Jawa dan Bali): pembagian warisan lebih
fleksibel, tergantung musyawarah keluarga.

Kedudukan perempuan dan laki-laki dalam menerima warisan
pun tergantung pada sistem tersebut. Dalam sistem matrilineal, misalnya,
suami bukan bagian dari ahli waris karena ia dianggap “orang luar” dari
sistem kekerabatan istrinya.

D. Latihan Soal Bab VII

Latihan Soal Bab VII disusun untuk membantu pembaca
memahami secara mendalam konsep, prinsip, dan praktik hukum adat
yang berkaitan dengan perkawinan dalam masyarakat adat Indonesia.
Melalui latihan soal berbentuk esai, pembaca didorong untuk
menganalisis perbedaan sistem perkawinan adat di berbagai daerah,
memahami norma-norma adat yang mengatur proses dan syarat
perkawinan.

1. Jelaskan pengertian dan tujuan perkawinan menurut hukum adat
serta perbedaannya dengan pengertian dalam hukum positif
Indonesia!

2. Jelaskan unsur-unsur umum dalam perkawinan adat!

3. Jelaskan bentuk-bentuk perkawinan dalam masyarakat adat
Indonesia!

4. Uraikan tahapan-tahapan perkawinan adat yang umum berlaku di
masyarakat adat!

5. Jelaskan pengertian harta gono-gini menurut hukum adat, dan
bagaimana mekanisme pembagian harta tersebut!

Buku Ajar 103






PERDATA

Kemampuan Akhir yang Diharapkan

Mampu memahami terkait dengan perikatan dalam hukum adat,
memahami jual beli, tukar menukar, hibah, sewa dalam konteks adat,
serta memahami tanggung jawab sosial dan etika dalam transaksi adat.
Sehingga pembaca dapat mampu menganalisis tanggung jawab sosial
dan etika dalam setiap transaksi adat, serta menilai pentingnya
menjaga keseimbangan dan keharmonisan dalam hubungan hukum
antarwarga masyarakat adat.

Materi Pembelajaran

Perikatan dalam Hukum Adat

Jual Beli, Tukar Menukar, Hibah, Sewa dalam Konteks Adat
Tanggung Jawab Sosial dan Etika dalam Transaksi Adat

Latihan Soal Bab VIII

A. Perikatan dalam Hukum Adat

Perikatan dalam hukum adat dapat dipahami sebagai hubungan
hukum antara dua pihak atau lebih yang menimbulkan kewajiban dan
hak berdasarkan kesepakatan, adat istiadat, atau kejadian tertentu yang
diakui oleh komunitas adat. Hubungan ini bukan semata-mata bersifat
kontraktual seperti dalam hukum perdata barat, tetapi juga dapat
bersumber dari hubungan kekeluargaan, gotong royong, dan rasa
keadilan komunal. Dalam hukum adat tidak dikenal konsep perikatan
yang dikodifikasikan seperti dalam Kitab Undang-Undang Hukum
Perdata (KUH Perdata). Sebaliknya, perikatan muncul sebagai akibat
dari interaksi sosial dan hubungan timbal balik yang hidup dan

Buku Ajar 105



berkembang dalam masyarakat adat. Sifat dari perikatan dalam hukum
adat cenderung fleksibel dan lebih menekankan pada aspek moral
daripada aspek formal-legal. Dalam praktiknya, bentuk-bentuk perikatan
dalam hukum adat mencakup:

1. Perikatan Jual Beli

Pada masyarakat adat, perikatan jual beli memiliki karakteristik
yang khas dan berbeda dari sistem hukum positif modern. Jual beli
dilakukan berdasarkan asas kepercayaan, kejujuran, dan kesepakatan
bersama yang disaksikan oleh tokoh adat atau tetua kampung. Transaksi
semacam ini tidak selalu memerlukan bukti tertulis atau dokumen resmi,
tetapi tetap dianggap sah secara adat karena mengikat secara moral dan
sosial. Kekuatan hukum dalam jual beli adat terletak pada legitimasi
komunitas adat yang mengakui terjadinya peralihan hak kepemilikan,
bukan pada formalitas administratif (Yoga, 2023).

Salah satu contoh nyata dari praktik ini dapat ditemukan dalam
masyarakat adat di Bali, di mana proses jual beli tanah adat dilakukan
berdasarkan aturan adat desa yang dikenal sebagai awig-awig. Dalam
sistem ini, pihak penjual dan pembeli akan bertemu di balai banjar atau
rumah adat, kemudian disaksikan oleh bendesa adat dan tetua adat
lainnya, akan menegaskan niat jual beli di hadapan komunitas, yang
kemudian dicatat secara informal dalam memori kolektif masyarakat
atau dalam buku catatan desa. Meski tidak terdokumentasi secara legal
formal, transaksi tersebut mengikat secara adat dan memiliki
konsekuensi sosial.

Prinsip utama dalam jual beli adat adalah kejujuran dan tanggung
jawab sosial. Jika salah satu pihak ingkar atau terjadi perselisihan, maka
penyelesaiannya dilakukan melalui lembaga adat, bukan pengadilan
negara. Lembaga adat akan menilai bukti berupa kesaksian lisan,
keberadaan saksi saat transaksi, dan kesesuaian tindakan dengan norma
adat. Ini mencerminkan pentingnya nilai-nilai sosial dan spiritual yang
mendasari praktik ekonomi masyarakat adat. Namun, seiring dengan
modernisasi dan tekanan legal formal dari negara, praktik jual beli adat
menghadapi tantangan serius. Kurangnya pengakuan formal dari negara
terhadap transaksi adat menyebabkan banyak sengketa tanah adat,
terutama saat tanah tersebut hendak dialihkan atau dikembangkan.

106 Hukum Adat



2. Perikatan Pinjam Meminjam

Perikatan pinjam meminjam dalam masyarakat adat, terutama di
komunitas pedesaan, berlangsung secara informal namun sangat kuat
secara sosial. Bentuk pinjaman ini tidak melibatkan lembaga keuangan
formal, melainkan dilakukan atas dasar kepercayaan, saling mengenal,
dan ikatan kekerabatan. Biasanya, yang dipinjamkan bukan hanya uang,
melainkan juga alat pertanian, ternak, atau tenaga kerja. Dalam
masyarakat adat, perjanjian pinjam meminjam tidak diikat oleh kontrak
tertulis, melainkan oleh norma dan nilai sosial yang berlaku dalam
komunitas.

Salah satu ciri utama dari praktik pinjam meminjam ini adalah
tidak adanya bunga atau keuntungan finansial yang dibebankan kepada
peminjam. Prinsip gotong royong dan tolong-menolong menjadi dasar
utama praktik ini. Misalnya, dalam masyarakat agraris di Jawa atau
Sumatera, peminjaman cangkul, kerbau bajak, atau bahkan benih
tanaman terjadi tanpa perhitungan keuntungan pribadi, tetapi sebagai
bentuk solidaritas. Hubungan sosial yang erat menciptakan jaminan
moral yang lebih kuat daripada jaminan hukum formal.

Reputasi seseorang dalam komunitas adat menjadi jaminan
utama dalam perikatan ini. Jika seseorang dikenal jujur dan bertanggung
jawab, maka ia mudah mendapatkan pinjaman meskipun tanpa agunan.
Sebaliknya, jika seseorang dikenal ingkar janji, maka ia akan mengalami
kesulitan besar dalam mendapatkan bantuan serupa di masa depan.
Sanksi sosial seperti pengucilan atau pengurangan kepercayaan
masyarakat menjadi hukuman yang lebih berat daripada denda material.

3. Perikatan Upah dan Kerja

Perikatan upah dan kerja dalam masyarakat adat sering kali tidak
berlandaskan pada kontrak tertulis atau sistem upah formal seperti dalam
praktik kerja modern. Sebaliknya, bentuk perikatan ini lebih banyak
dijalankan berdasarkan asas gotong royong, kekeluargaan, dan timbal
balik. Masyarakat adat memiliki sistem sosial yang mendorong warga
untuk saling membantu dalam pekerjaan kolektif seperti panen,
membangun rumah, atau memperbaiki jalan desa. Bentuk kerja ini bukan
semata-mata karena kebutuhan ekonomi, melainkan karena ikatan sosial
yang kuat dalam komunitas.

Pembayaran atau imbalan atas pekerjaan sering kali tidak

dilakukan dalam bentuk uang, melainkan dalam bentuk barang atau jasa.
Buku Ajar 107



Misalnya, seseorang yang membantu dalam pembangunan rumah akan
dibalas tenaganya ketika ia sendiri membutuhkan bantuan serupa. Di
masyarakat pedesaan Jawa, praktik seperti ini dikenal dengan istilah
"sambatan," yaitu bentuk kerja bakti yang dilakukan secara bergantian
antarwarga. Di beberapa daerah lain seperti Minahasa atau Flores,
praktik serupa dilakukan dalam acara panen, pernikahan, atau kematian,
dengan prinsip timbal balik sebagai dasar perikatannya.

Imbal jasa berupa barang juga jamak ditemui. Misalnya,
seseorang yang membantu dalam pekerjaan ladang bisa diberi hasil
panen, makanan, atau ternak kecil sebagai ucapan terima kasih.
Hubungan antara pemberi kerja dan pekerja tidak semata-mata hubungan
ekonomi, tetapi lebih merupakan bagian dari kewajiban moral dan sosial
dalam menjaga keharmonisan komunitas. Dalam konteks ini, kerja
bukan hanya aktivitas ekonomi, tetapi juga simbol kohesi sosial dan
tanggung jawab bersama. Meskipun bentuk kerja dan upah dalam
masyarakat adat tampak sederhana, perikatan ini memiliki nilai etis dan
stabilitas sosial yang tinggi. Sistem gotong royong ini menghindarkan
masyarakat dari kesenjangan sosial yang tajam dan menciptakan jaring
pengaman sosial alami.

4. Perikatan Pernikahan

Perikatan pernikahan dalam masyarakat adat tidak hanya
melibatkan dua individu yang menikah, tetapi juga merupakan ikatan
antara dua keluarga besar. Perikatan ini mencakup berbagai aspek sosial,
ekonomi, dan budaya yang diatur melalui norma-norma adat. Salah satu
komponen penting dalam perikatan pernikahan adalah mas kawin atau
belis, yang merupakan bentuk penghormatan dari pihak laki-laki kepada
keluarga perempuan. Nilainya bisa bervariasi, tergantung pada status
sosial, adat istiadat lokal, dan kesepakatan kedua belah pihak.

Mas kawin bukan hanya simbol kesanggupan laki-laki untuk
bertanggung jawab terhadap istrinya, tetapi juga menjadi bagian dari
mekanisme sosial yang mengatur hubungan antarkeluarga. Dalam
masyarakat Batak, misalnya, mas kawin disebut sinamot, dan dalam
masyarakat Flores disebut belis. Negosiasi mengenai besarnya mas
kawin sering kali melibatkan tokoh adat, yang menjamin bahwa
prosesnya adil dan mencerminkan kedudukan masing-masing keluarga.
Hal ini menunjukkan bahwa pernikahan adat adalah hasil dari konsensus

kolektif, bukan hanya keputusan pribadi.
108 Hukum Adat



Perikatan pernikahan juga mencakup kesepakatan mengenai hak
dan kewajiban kedua pihak, baik pasangan suami istri maupun keluarga
besar. Dalam budaya adat, misalnya, ada kewajiban bagi pihak suami
untuk ikut terlibat dalam urusan keluarga istri, terutama jika tinggal
dalam sistem matrilokal. Begitu pula, pihak istri sering kali diwajibkan
untuk mendukung aktivitas sosial atau keagamaan keluarga suami,
terutama dalam sistem patrilokal. Kesepakatan ini bisa tidak tertulis,
namun bersifat mengikat secara moral dan sosial.

5. Perikatan Tukar-Menukar

Perikatan tukar-menukar dalam masyarakat adat merupakan
bentuk transaksi ekonomi tradisional yang berlangsung tanpa
menggunakan alat tukar berupa uang. Praktik ini lazim ditemukan di
komunitas-komunitas adat pedesaan, di mana kebutuhan sehari-hari
dipenuhi melalui pertukaran barang secara langsung, misalnya hasil
pertanian ditukar dengan ternak, atau hasil kerajinan ditukar dengan
bahan makanan. Perikatan ini berjalan berdasarkan asas saling percaya,
karena para pelakunya biasanya berasal dari komunitas yang saling
mengenal dan terikat oleh norma adat yang kuat.

Pada sistem ini, kepercayaan menjadi dasar utama karena tidak
ada kontrak tertulis atau jaminan hukum formal. Komunitas memegang
teguh nilai kejujuran dan kesetiaan dalam bertransaksi. Sebagai contoh,
seorang petani padi dapat menukar hasil panennya dengan hasil
tangkapan nelayan tanpa nilai tukar yang baku, tetapi berdasar
kesepakatan lisan dan rasa keadilan bersama. Jika salah satu pihak
merasa dirugikan, penyelesaiannya dilakukan melalui mediasi oleh
tokoh adat atau kepala kampung, bukan lembaga formal.

Tukar-menukar juga memperkuat solidaritas sosial dalam
masyarakat adat. Transaksi ini mempererat hubungan antarkeluarga dan
antarkelompok karena tercipta keterikatan timbal balik. Pola ini juga
mencerminkan sistem ekonomi berbasis komunal, di mana keuntungan
bersama lebih diutamakan daripada akumulasi kekayaan pribadi. Dalam
konteks ini, pertukaran barang sering dilakukan dalam momen-momen
tertentu seperti upacara adat, musim panen, atau acara keluarga besar.
Meskipun praktik tukar-menukar semakin jarang dijumpai akibat
penetrasi ekonomi modern, di beberapa daerah seperti pedalaman
Kalimantan, Nusa Tenggara, dan Papua, bentuk ini masih lestari. Ia

Buku Ajar 109



menjadi simbol keberlanjutan kearifan lokal yang menempatkan nilai-
nilai sosial dan kemanusiaan di atas nilai ekonomi semata.

B. Jual Beli, Tukar Menukar, Hibah, Sewa dalam Konteks Adat

Hukum adat Indonesia sebagai sistem hukum yang hidup (/iving
law) berakar pada nilai-nilai tradisional masyarakat Nusantara. Dalam
konteks hukum perdata adat, aktivitas-aktivitas ekonomi seperti jual beli,
tukar menukar, hibah, dan sewa tidak hanya diatur oleh prinsip-prinsip
hukum formil, tetapi juga oleh norma sosial dan budaya lokal. Aktivitas
ini merupakan bagian penting dari hubungan sosial-ekonomi
antarindividu atau antarkelompok yang dibingkai dalam nilai-nilai
kepercayaan, kekeluargaan, dan keseimbangan sosial. Berbeda dari
hukum perdata barat yang menekankan legalitas dokumen dan kepastian
hukum kontraktual, hukum adat bersifat fleksibel, informal, dan
menyesuaikan dengan kearifan lokal masyarakat masing-masing.

1. Jual Beli dalam Hukum Adat

Pada hukum adat, jual beli tidak hanya dimaknai sebagai
pertukaran barang dengan uang, tetapi juga sebagai proses sosial yang
melibatkan kepercayaan dan kesepakatan komunitas. Biasanya
dilakukan secara lisan, disaksikan tokoh adat, dan tidak menggunakan
akta tertulis sebagaimana dalam hukum perdata barat. Ciri-ciri:

a. Dilakukan secara lisan.

b. Ada saksi dari tokoh masyarakat atau keluarga besar.

c. Terkait adat lokal (misalnya awig-awig di Bali, perarem di
Lombok).

d. Pembayaran bisa dilakukan secara bertahap, atau dengan
barang/jasa (barter).

Meskipun tidak menggunakan dokumen tertulis atau proses
hukum sebagaimana yang dikenal dalam hukum perdata Barat, transaksi
jual beli dalam masyarakat adat tetap diakui sebagai sah apabila
memenuhi unsur kesepakatan, adanya barang, serta kesaksian dari tokoh
atau tetua adat. Oleh karena itu, meski informal, transaksi tersebut
mengandung kekuatan hukum sosial yang mengikat para pihak.

Aspek perlindungan hukum dalam jual beli adat tidak bersifat
institusional seperti pengadilan formal, melainkan bersumber dari

legitimasi sosial yang dijaga oleh masyarakat adat itu sendiri. Apabila
110 Hukum Adat



terjadi sengketa atau pelanggaran terhadap kesepakatan jual beli,
penyelesaiannya diserahkan kepada lembaga adat yang memiliki otoritas
moral dan sosial. Lembaga adat seperti balai desa, dewan adat, atau
kepala kampung akan memediasi kedua pihak dan mengambil keputusan
berdasarkan norma adat, nilai keadilan lokal, serta pertimbangan
kemaslahatan komunitas.

Proses penyelesaian sengketa oleh lembaga adat biasanya
mengedepankan musyawarah mufakat dan rekonsiliasi. Ini sejalan
dengan prinsip utama dalam hukum adat yang bertujuan menjaga
harmoni sosial dan menghindari konflik berkepanjangan. Keputusan
lembaga adat umumnya bersifat final dan ditaati oleh para pihak karena
adanya tekanan sosial dan norma kolektif. Selain itu, sanksi adat seperti
denda simbolik atau kewajiban sosial dapat dijatuhkan untuk
mengembalikan keseimbangan relasi antarwarga.

Meskipun praktik ini menghadapi tantangan dalam konteks
modernisasi dan tumpang tindih dengan sistem hukum negara, kekuatan
jual beli adat tetap relevan dalam banyak komunitas pedesaan.
Pengakuan terhadap sistem hukum adat dalam Undang-Undang Nomor
6 Tahun 2014 tentang Desa menunjukkan adanya upaya integrasi antara
hukum adat dan hukum nasional. Ini menjadi peluang untuk memperkuat
perlindungan hukum dalam jual beli berbasis adat tanpa menghilangkan
nilai-nilai lokal yang telah lama menjadi fondasi interaksi sosial dan
ekonomi masyarakat adat.

2. Tukar Menukar dalam Hukum Adat
Tukar menukar atau barter adalah bentuk perikatan yang sangat
tua dalam masyarakat adat. Praktik ini mencerminkan nilai-nilai
kolektivitas dan kerja sama sosial, serta sering digunakan dalam
komunitas pedalaman atau wilayah terpencil yang tidak terlalu
mengandalkan vang. Karakteristik:
a. Bersifat saling menguntungkan dan non-moneter.
b. Biasanya dilakukan dalam komunitas yang memiliki nilai
solidaritas tinggi.
c. Tidak jarang dilakukan dalam bentuk tukar jasa atau tukar hasil
pertanian.
Transaksi ini umumnya dilakukan tanpa dokumen tertulis dan
lebih bertumpu pada asas saling percaya. Barang yang dipertukarkan bisa

berupa hasil pertanian, hasil hutan, kerajinan tangan, atau ternak. Nilai
Buku Ajar 111



dari barang tersebut tidak selalu diukur secara kuantitatif, melainkan juga
kualitatif, seperti kesetaraan manfaat atau makna simbolik bagi masing-
masing pihak.

Nilai hukum dalam tukar menukar adat bersumber dari norma
adat yang hidup dan berkembang dalam masyarakat. Transaksi semacam
ini tidak hanya dinilai dari hasil akhir, tetapi juga dari proses
pelaksanaannya yang menjunjung tinggi kejujuran, rasa hormat, dan
keberlanjutan hubungan antarkeluarga atau antarkelompok. Oleh karena
itu, sistem sosial menjadi pengontrol utama jalannya transaksi. Ketika
satu pihak tidak menepati kesepakatan atau mencoba menipu, tindakan
tersebut dianggap mencederai tatanan sosial dan merusak kepercayaan
bersama.

Sanksi atas pelanggaran dalam tukar menukar adat tidak
ditentukan oleh hukum tertulis, melainkan dijatuhkan melalui
mekanisme hukum adat. Bentuknya bisa berupa pembayaran denda adat,
permintaan maaf secara terbuka, atau dalam kasus yang berat, pelaku
dapat dikenai sanksi sosial seperti pengucilan dari pergaulan masyarakat.
Sanksi semacam ini cukup efektif karena berpengaruh langsung terhadap
posisi sosial pelaku dalam komunitasnya. Dalam beberapa masyarakat
adat di Nusa Tenggara Timur dan Kalimantan, bentuk sanksi juga
disesuaikan dengan sistem kepercayaan lokal.

Tukar menukar dalam hukum adat mencerminkan sistem nilai
yang menekankan keseimbangan, keadilan, dan rasa saling menghargai.
Praktik ini menegaskan bahwa hukum adat tidak hanya mengatur hal-hal
besar seperti warisan atau tanah ulayat, tetapi juga mengatur interaksi
ekonomi sehari-hari dengan cara yang sederhana namun mengikat. Di
tengah modernisasi, praktik ini tetap bertahan di banyak wilayah karena
memiliki fleksibilitas yang kuat serta mampu menjawab kebutuhan
sosial dan ekonomi masyarakat adat tanpa meninggalkan nilai-nilai
lokal.

3. Hibah dalam Hukum Adat

Hibah dalam hukum adat adalah pemberian suatu barang atau hak
kepada orang lain secara sukarela, sering kali dalam rangka memperkuat
hubungan sosial atau untuk tujuan spiritual, bukan sekadar materiil. Ciri
Khas Hibah Adat:

a. Dilakukan dalam hubungan kekerabatan, bukan antar pihak

asing.

112 Hukum Adat



b. Bisa terjadi dalam konteks ritual atau adat, seperti pemberian
tanah kepada anak perempuan saat menikah.

c. Kadang bersifat berkala atau simbolis, bukan satu kali langsung.

d. Dapat disertai upacara adat sebagai bentuk pengesahan.

Hibah bisa berupa tanah, rumah, hewan ternak, maupun benda
pusaka dan biasanya diberikan dalam konteks kekeluargaan atau
hubungan sosial yang erat. Dalam masyarakat adat, hibah tidak hanya
dimaknai sebagai transaksi materi, tetapi juga sebagai simbol
kepercayaan, penghormatan, dan ikatan sosial antarindividu atau
keluarga. Pemberian hibah sering kali dilakukan secara lisan di hadapan
para saksi adat atau tokoh masyarakat.

Aspek yuridis hibah adat mengalami dinamika ketika dihadapkan
pada sistem hukum nasional. Meskipun dilakukan tanpa akta resmi atau
surat tertulis, hibah yang telah diterima dan diakui oleh komunitas adat
tetap memiliki kekuatan hukum sosial yang kuat. Dalam beberapa kasus,
hibah adat dapat memperoleh pengakuan hukum formal apabila
dibuatkan akta pengakuan di kemudian hari atau disahkan melalui proses
di pengadilan. Namun, penting dicatat bahwa inti dari keabsahan hibah
adat tetap terletak pada pengakuan komunitas adat yang bersangkutan.

Pengakuan komunitas adat menjadi jaminan utama dari sahnya
suatu hibah. Apabila muncul sengketa di kemudian hari, pihak yang
merasa dirugikan dapat membawa kasus tersebut ke lembaga adat untuk
diselesaikan. Lembaga adat akan menilai apakah hibah tersebut sesuai
dengan norma-norma adat yang berlaku, seperti kesaksian dari tetua
adat, kesesuaian niat pemberi dan penerima, serta kondisi sosial ketika
hibah dilakukan. Dalam beberapa masyarakat, pelanggaran terhadap
norma hibah bisa dikenai sanksi moral maupun sosial.

4. Sewa dalam Hukum Adat
Sewa dalam hukum adat biasanya melibatkan penggunaan tanah,

rumah, atau alat produksi milik orang lain dengan imbalan tertentu.
Sistem sewa ini sering kali tidak mengenal kontrak tertulis, tetapi
didasarkan pada kepercayaan dan kesepakatan informal. Ciri Khas Sewa
Adat:

a. Kesepakatan lisan dan berdasarkan norma adat.

b. Imbalan sewa bisa berupa hasil panen, bukan uang.

c. Dalam banyak kasus, tidak berbatas waktu jelas, tetapi

berdasarkan musim tanam atau waktu adat.
Buku Ajar 113



d. Diatur oleh nilai timbal balik dan gotong royong.

Pada hukum adat, praktik sewa atau penyewaan lazim terjadi
dalam kehidupan masyarakat tradisional, terutama pada lahan pertanian,
rumabh, alat kerja, atau hewan ternak. Perjanjian sewa biasanya dilakukan
secara lisan antara pemilik dan penyewa di hadapan saksi, seperti tokoh
masyarakat atau tetua adat. Kesepakatan tersebut dilandasi oleh asas
saling percaya, tanggung jawab, dan penghormatan terhadap hak milik.
Tidak ada dokumen tertulis yang mengikat, namun norma sosial dan
budaya memiliki kekuatan hukum tersendiri dalam menjamin
pelaksanaan kewajiban kedua belah pihak.

Sewa dalam hukum adat tidak hanya menyangkut pembayaran
imbalan berupa uang atau barang, tetapi juga mengandung nilai moral
dan tanggung jawab sosial. Penyewa berkewajiban menjaga dan
menggunakan barang yang disewa sebagaimana mestinya, dan
mengembalikannya dalam kondisi baik sesuai dengan kesepakatan awal.
Kegagalan dalam memenuhi kewajiban tersebut tidak hanya dianggap
sebagai pelanggaran perdata, tetapi juga pelanggaran terhadap nilai-nilai
sosial yang dihormati oleh komunitas adat.

Jika terjadi pelanggaran oleh penyewa misalnya merusak
properti, tidak mengembalikan barang tepat waktu, atau melanggar
kesepakatan maka sanksi adat dapat diberlakukan. Bentuk sanksi ini
tidak bersifat paksaan negara, melainkan dikeluarkan melalui
musyawarah adat. Sanksi tersebut bisa berupa penggantian kerugian
secara material, pengucilan sosial, larangan menyewa lagi di masa
depan, bahkan dalam kasus berat, pengusiran dari komunitas atau
pengaduan resmi ke kepala adat. Sanksi ini berfungsi untuk menjaga
ketertiban sosial dan kepercayaan di dalam komunitas.

C. Tanggung Jawab Sosial dan Etika dalam Transaksi Adat

Hukum adat di Indonesia bukan semata-mata kumpulan norma
hukum, tetapi mencerminkan sistem nilai dan kebudayaan masyarakat
lokal yang hidup dan berkembang. Dalam konteks hukum perdata adat,
transaksi seperti jual beli, tukar menukar, hibah, dan sewa, tidak hanya
dilandasi oleh kepentingan ekonomi, melainkan juga nilai-nilai tanggung
jawab sosial dan etika komunitas. Tanggung jawab sosial dalam
transaksi adat mencerminkan komitmen warga terhadap nilai kejujuran,

keadilan, keseimbangan, dan keberlanjutan hubungan sosial. Etika adat
114 Hukum Adat



berperan sentral dalam membentuk perilaku individu, memastikan
integritas dalam interaksi ekonomi, dan menjamin keberlangsungan
komunitas. Aspek ini membedakan hukum adat dari hukum positif, yang
lebih menekankan pada legal formalitas.

Tanggung jawab sosial dalam transaksi adat dapat dipahami
sebagai kesadaran moral dan sosial seseorang atau kelompok dalam
menjaga keharmonisan hubungan sosial yang ditimbulkan dari suatu
transaksi. Transaksi tidak hanya dilihat dari segi untung-rugi ekonomi,
tetapi juga sebagai ikatan sosial yang membawa konsekuensi sosial,
budaya, dan spiritual. Masyarakat adat sangat menjunjung tinggi prinsip
gotong royong, musyawarah, dan kekeluargaan. Dalam transaksi adat,
pelaku diwajibkan mempertimbangkan dampak terhadap komunitas,
bukan hanya kepada pihak lawan transaksi.

Contoh nyata adalah praktik "maro" (bagi hasil pertanian) di
Jawa, di mana pemilik tanah dan penggarap memiliki tanggung jawab
sosial untuk menjaga kesetaraan dan saling menghormati. Selanjutnya
dalam hukum adat, etika komunal memiliki posisi lebih tinggi daripada
hukum tertulis. Setiap pelaku transaksi diikat oleh norma adat yang tidak
tertulis tetapi sangat mengikat. Misalnya, dalam jual beli tanah adat,
pelanggaran etika seperti memanipulasi harga atau tidak melibatkan
tokoh adat dapat menyebabkan transaksi dibatalkan secara adat
(Rosyidiana et al., 2023).

Etika adat mengajarkan pentingnya keadilan relasional, yakni
keadilan yang menjaga keseimbangan antara hak dan kewajiban dalam
masyarakat. Pelaku transaksi harus mempertimbangkan kesetaraan dan
dampak sosial, bukan semata kepentingan pribadi. Misalnya, dalam
masyarakat  Dayak, pertukaran barang atau tanah harus
memperhitungkan keseimbangan status sosial dan hubungan
antarkelompok, agar tidak menimbulkan ketimpangan atau kecemburuan
sosial.

1. Konsultasi dan Keterlibatan Komunitas

Pada konteks hukum adat, konsultasi dan keterlibatan komunitas
merupakan fondasi penting dalam setiap bentuk transaksi atau perikatan
sosial, seperti jual beli tanah, perkawinan, atau pemberian hibah. Tidak
seperti sistem hukum barat yang individualistik, hukum adat
mengedepankan kolektivitas dan persetujuan bersama. Oleh karena itu,

sebelum suatu transaksi dijalankan, terlebih dahulu dilakukan
Buku Ajar 115



musyawarah yang melibatkan keluarga besar, tetua adat, atau lembaga
adat setempat. Proses ini bertujuan untuk mencapai mufakat dan
memastikan bahwa tindakan yang diambil telah mendapat restu dari
komunitas.

Salah satu contohnya adalah dalam transaksi tanah adat. Di
berbagai wilayah seperti Bali, Papua, dan Kalimantan, tanah tidak bisa
diperjualbelikan tanpa persetujuan dari komunitas adat. Tanah dianggap
sebagai milik bersama atau warisan leluhur yang tidak bisa dilepaskan
begitu saja. Oleh sebab itu, musyawarah komunitas dibutuhkan untuk
memastikan bahwa kepentingan kolektif tidak dilanggar, dan bahwa
tidak ada potensi konflik di kemudian hari. Keterlibatan komunitas juga
menjadi bentuk kontrol sosial yang mencegah penyalahgunaan
kekuasaan oleh individu.

Pada urusan perkawinan adat, praktik konsultasi komunitas
bertujuan untuk menjaga keharmonisan antar keluarga besar dan
memperkuat ikatan sosial. Penentuan maskawin, penjadwalan upacara,
hingga peran keluarga dalam prosesi adat, semuanya dibicarakan dalam
forum keluarga atau pertemuan adat. Proses ini mencerminkan
pentingnya transparansi dan rasa tanggung jawab terhadap komunitas,
bukan hanya antara dua individu yang akan menikah.

2. Transparansi dan Kejujuran

Pada sistem hukum adat, prinsip transparansi dan kejujuran
menjadi pilar utama yang menopang setiap bentuk transaksi atau
perikatan, baik dalam jual beli, tukar-menukar, hibah, maupun sewa.
Nilai-nilai ini bukan hanya aspek moral, melainkan menjadi bagian dari
etika hukum adat yang mengatur perilaku masyarakat. Setiap pihak
dalam transaksi diwajibkan menyampaikan kondisi sebenarnya dari
barang yang ditransaksikan, status hak kepemilikan, serta nilai atau
harga secara terbuka dan tanpa penipuan. Dalam komunitas yang
mengedepankan hubungan kekeluargaan dan sosial yang erat, kejujuran
menjadi dasar dari kepercayaan yang saling dibangun.

Misalnya, dalam transaksi jual beli tanah adat, pihak penjual
harus menyatakan secara jelas apakah tanah tersebut merupakan milik
pribadi, warisan keluarga, atau milik ulayat (komunal). Ketidakjujuran
dalam menyampaikan status hukum tanah atau kondisi barang akan
dianggap sebagai bentuk pengkhianatan terhadap komunitas.

Pelanggaran terhadap prinsip kejujuran ini biasanya tidak diselesaikan di
116 Hukum Adat



pengadilan negara, tetapi melalui mekanisme sanksi adat yang bersifat
mengikat dan memiliki daya tekan sosial yang tinggi.

Sanksi adat yang diberikan kepada pelaku penipuan bisa
bermacam-macam, tergantung pada kesepakatan adat masing-masing
daerah. Di beberapa wilayah, pelaku bisa dikenai denda berupa uang,
barang, atau hewan ternak. Dalam kasus yang lebih serius, sanksi bisa
berupa pengucilan sosial, pemutusan hubungan kekeluargaan, atau
larangan untuk terlibat dalam kegiatan adat. Efek dari sanksi ini sering
kali lebih berat daripada hukuman formal, karena menyangkut harga diri
dan posisi sosial pelaku dalam komunitasnya.

3. Kepedulian terhadap Dampak Sosial

Pada konteks hukum adat, kepedulian terhadap dampak sosial
menjadi bagian integral dari etika bermasyarakat dan bertransaksi. Setiap
tindakan yang dilakukan oleh individu atau kelompok harus
mempertimbangkan dampaknya terhadap komunitas secara menyeluruh.
Dalam praktiknya, tanggung jawab sosial ini diwujudkan dalam berbagai
bentuk, seperti menjaga keseimbangan lingkungan, melindungi sumber
daya alam, serta memelihara hubungan harmonis antar anggota
masyarakat. Konsep ini berlaku dalam banyak aspek kehidupan adat,
termasuk dalam transaksi sewa, hibah, atau tukar-menukar tanah dan
sumber daya lainnya (Aridi & Permana, 2022).

Contohnya, dalam praktik penyewaan lahan adat di komunitas
seperti Baduy atau masyarakat adat di Papua, penyewa diharuskan
menjaga keutuhan ekosistem yang ada. Tidak diperbolehkan menebang
pohon sembarangan, merusak struktur tanah, atau mencemari sungai dan
hutan yang memiliki nilai sakral maupun ekologis tinggi. Sebab bagi
masyarakat adat, tanah dan hutan bukan hanya aset ekonomi, melainkan
juga warisan leluhur dan tempat hidup spiritual yang harus dijaga.
Penyewa yang melanggar aturan ini tidak hanya dianggap merugikan
pemilik lahan, tetapi juga telah mencederai kehormatan komunitas adat.

Pelanggaran terhadap prinsip kepedulian sosial dalam hukum
adat umumnya ditanggapi dengan sanksi yang tegas. Di banyak
komunitas, sanksi terhadap perusakan lingkungan bisa berupa denda
adat, pemulihan lingkungan secara sukarela, atau pengucilan sosial.
Beberapa komunitas adat bahkan dapat memutuskan hubungan sosial
dengan pelaku, yang berarti pelaku tidak lagi diakui sebagai bagian dari

Buku Ajar 117



komunitas tersebut. Dalam hal yang lebih serius, pelaku bisa diminta
meninggalkan wilayah adat secara permanen.

4. Redistribusi dan Keadilan Sosial

Pada masyarakat adat, transaksi ekonomi tidak semata-mata
dilihat sebagai pertukaran materi, tetapi juga sebagai bagian dari sistem
sosial yang menekankan keseimbangan dan keadilan. Oleh karena itu,
banyak komunitas adat menerapkan prinsip redistribusi kekayaan demi
menjaga harmoni dan solidaritas sosial. Misalnya, dalam setiap jual beli
besar, hibah, atau pernikahan, sebagian hasil transaksi dapat
dialokasikan untuk kepentingan kolektif seperti perbaikan balai adat,
pembangunan fasilitas umum, atau pelaksanaan upacara adat yang
melibatkan seluruh warga komunitas. Praktik ini bukan sekadar bentuk
amal, tetapi merupakan bagian dari kewajiban sosial dalam menjaga
kohesi masyarakat.

Redistribusi juga menjadi sarana penguatan nilai-nilai keadilan
sosial. Dalam komunitas adat yang masih kuat seperti di Nusa Tenggara
Timur atau Papua, misalnya, seorang kepala adat atau tokoh masyarakat
yang menerima keuntungan dari transaksi tertentu sering kali diwajibkan
untuk membagikan sebagian hasilnya kepada warga yang membutuhkan,
seperti janda, anak yatim, atau kelompok miskin dalam komunitas
tersebut. Ini mencerminkan tanggung jawab kolektif untuk memastikan
bahwa kekayaan tidak terakumulasi hanya pada satu pihak, tetapi
tersebar secara adil sesuai dengan kebutuhan dan kontribusi masing-
masing individu dalam komunitas.

Prinsip saling berbagi ini juga memperkuat legitimasi sosial dari
pelaku transaksi. Orang yang dermawan dan ikut serta dalam kegiatan
kolektif cenderung mendapatkan penghormatan dan kepercayaan lebih
tinggi dari komunitas. Sebaliknya, individu yang menyimpan seluruh
keuntungan untuk dirinya sendiri tanpa memperhatikan kesejahteraan
komunitas bisa dianggap tidak layak secara adat, bahkan bisa dikenai
sanksi sosial atau dikucilkan dari keputusan penting masyarakat.

D. Latihan Soal Bab VIII

Latihan Soal Bab VIII disusun untuk menguji pemahaman
pembaca mengenai pokok-pokok hukum adat perdata yang telah

dibahas, mulai dari konsep perikatan, transaksi adat, hingga nilai-nilai
118 Hukum Adat



sosial yang melandasinya. Soal-soal ini bertujuan untuk mengasah
kemampuan analitis dan reflektif pembaca dalam melihat dinamika
hukum perdata adat yang tidak hanya legal-formal, tetapi juga sarat
makna kultural dan etika kolektif masyarakat adat.

1.

Jelaskan bagaimana konsep perikatan dalam hukum adat berbeda
dengan perikatan dalam hukum perdata Barat (BW)!

Uraikan proses jual beli tanah dalam masyarakat adat beserta nilai-
nilai sosial yang mendasarinya!

. Bagaimana prinsip etika adat diterapkan dalam praktik hibah antar

anggota komunitas adat?
Bandingkan pengertian dan pelaksanaan tukar-menukar dalam
hukum adat dengan hukum nasional!

. Analisis perbedaan antara sewa dalam hukum adat dan sewa dalam

hukum formal!

Buku Ajar 119






PIDANA

Kemampuan Akhir yang Diharapkan

Mampu memahami terkait dengan delik adat dan kategori
pelanggaran, memahami sanksi adat dan prosedur penegakannya, serta
memahami penyelesaian sengketa pidana secara musyawarah.
Sehingga pembaca dapat mampu menganalisis mekanisme
penyelesaian  sengketa pidana secara musyawarah yang
mengedepankan prinsip keadilan restoratif dan harmoni sosial dalam
komunitas adat.

Materi Pembelajaran

e Delik Adat dan Kategori Pelanggaran

e Sanksi Adat dan Prosedur Penegakannya

e Penyelesaian Sengketa Pidana secara Musyawarah

e Latihan Soal Bab IX

Delik Adat dan Kategori Pelanggaran

Hukum pidana adat merupakan salah satu elemen penting dalam
sistem hukum adat yang hidup di tengah masyarakat Indonesia. Delik
adat atau perbuatan pidana dalam konteks hukum adat tidak hanya
menyangkut pelanggaran terhadap norma hukum, melainkan juga
terhadap nilai-nilai sosial, moral, dan spiritual masyarakat. Berbeda
dengan hukum pidana formal yang bersifat kaku dan legalistik, hukum
pidana adat bersifat fleksibel dan adaptif terhadap norma lokal yang
berlaku dalam komunitas tertentu. Sistem ini berkembang secara turun-
temurun dan diakui dalam Pasal 18B ayat (2) UUD 1945 serta ditegaskan

Buku Ajar 121



kembali dalam berbagai putusan Mahkamah Konstitusi (Misalnya:
Putusan MK No. 31/PUU-V/2007).

Pada hukum adat, istilah “delik” merujuk pada perbuatan yang
dianggap salah atau melanggar nilai kolektif, adat istiadat, dan
kesepakatan sosial suatu komunitas adat. Delik adat biasanya tidak
dibedakan secara tajam antara kesalahan pidana dan perdata seperti
dalam hukum positif. Delik adat merupakan peristiwa yang mengganggu
keseimbangan hubungan manusia dengan manusia lainnya, atau manusia
dengan alam dan kekuatan spiritual yang dipercaya masyarakat
(Rochaeti & Sutanti, 2018). Delik adat tidak hanya dianggap sebagai
pelanggaran terhadap individu atau masyarakat, tetapi juga dapat
dianggap sebagai gangguan terhadap harmoni kosmis. Oleh sebab itu,
penyelesaiannya sering kali melibatkan mekanisme rekonsiliasi, ritual
adat, dan pemulihan keseimbangan spiritual. Delik adat dalam
masyarakat Indonesia sangat beragam, tergantung pada sistem hukum
adat yang berlaku di suatu daerah.

1. Delik Terhadap Nyawa atau Tubuh

Delik terhadap nyawa atau tubuh dalam hukum adat merupakan
pelanggaran berat yang berdampak luas, tidak hanya terhadap individu
korban, tetapi juga terhadap struktur sosial dan spiritual komunitas.
Dalam konteks masyarakat adat Batak, misalnya, pembunuhan tidak
dipandang sebagai kejahatan personal semata, melainkan sebagai
pelanggaran terhadap seluruh marga korban dan leluhur. Oleh karena itu,
penyelesaiannya tidak cukup hanya dengan menghukum pelaku,
melainkan juga harus melalui proses adat yang melibatkan keluarga
besar dan tokoh adat sebagai upaya pemulihan keharmonisan.

Salah satu bentuk penyelesaian delik ini adalah dengan
pemberian denda adat yang disebut tuhor. Besarnya denda ditentukan
melalui musyawarah antar pihak yang bersengketa dan tokoh adat,
dengan mempertimbangkan motif, akibat, serta status sosial pelaku dan
korban. Dalam beberapa kasus, keluarga pelaku diwajibkan membayar
denda berupa ternak, kain adat, atau emas, yang diserahkan kepada
keluarga korban sebagai bentuk tanggung jawab dan permohonan maaf.
Proses ini sering kali juga disertai ritual pembersihan untuk menghapus
“kotoran” spiritual akibat darah yang tertumpah.

Ritual adat menjadi bagian penting dalam penyelesaian delik

terhadap nyawa atau tubuh. Ritual ini bertujuan menenangkan arwah
122 Hukum Adat



korban dan menghindari kutukan terhadap pelaku dan komunitasnya.
Dalam masyarakat adat, diyakini bahwa jika arwah tidak didamaikan,
maka akan membawa malapetaka bagi keluarga pelaku, seperti kematian
beruntun, penyakit, atau gagal panen. Oleh karena itu, pemulihan
spiritual dianggap sejajar pentingnya dengan pemulihan hubungan
sosial.

2. Delik Terhadap Kesusilaan

Delik terhadap kesusilaan dalam hukum adat mencerminkan
pelanggaran terhadap nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial yang
dijunjung tinggi dalam komunitas. Tindakan seperti perzinahan,
hubungan di luar pernikahan, dan perkosaan tidak hanya dilihat sebagai
persoalan privat antara pelaku dan korban, tetapi juga sebagai aib yang
mencoreng martabat keluarga besar dan merusak tatanan kehormatan
masyarakat. Dalam konteks masyarakat adat, kesusilaan berkaitan erat
dengan kesucian tubuh, kehormatan keluarga, dan kemurnian garis
keturunan, sehingga pelanggarannya dipandang sangat serius.

Di Bali, pelanggaran terhadap norma kesusilaan seperti
perzinahan ditangani melalui mekanisme adat yang ketat. Salah satu
bentuk penyelesaiannya adalah melalui upacara penglukatan atau
pembersihan diri secara spiritual yang dipimpin oleh pemangku atau
pendeta adat. Upacara ini bertujuan untuk membersihkan pelaku dari
noda spiritual dan memulihkan keseimbangan antara manusia dan alam
semesta (Tri Hita Karana). Pelaku juga diharuskan membayar denda
kepada banjar atau komunitas adat sebagai bentuk pertanggungjawaban
sosial atas perbuatannya.

Sanksi sosial sering diberlakukan terhadap pelaku maupun
keluarga pelaku. Dalam beberapa kasus, pelaku dapat dikucilkan secara
sosial, tidak diperbolehkan ikut serta dalam upacara keagamaan, atau
bahkan dikeluarkan dari komunitas untuk sementara waktu. Sanksi ini
berfungsi sebagai bentuk tekanan sosial agar tidak terjadi pelanggaran
serupa di kemudian hari, sekaligus menjadi sarana kontrol sosial berbasis
nilai lokal. Penyelesaian delik kesusilaan dalam hukum adat lebih
menekankan pada pemulihan keharmonisan sosial dan spiritual
dibanding sekadar penghukuman fisik. Pendekatan ini merefleksikan
pentingnya menjaga marwah komunitas, membangun kembali
kepercayaan, dan memperkuat solidaritas antarwarga.

Buku Ajar 123



3. Delik Terhadap Kehormatan

Delik terhadap kehormatan dalam hukum adat merupakan
pelanggaran serius karena menyentuh aspek paling fundamental dari
eksistensi individu dan kelompok, yakni marwah atau harga diri. Dalam
masyarakat adat, seperti Minangkabau, kehormatan tidak hanya melekat
pada individu, tetapi juga pada keluarga dan suku. Oleh karena itu,
penghinaan, pencemaran nama baik, serta ujaran yang merendahkan
martabat dapat menimbulkan konflik sosial yang berkepanjangan jika
tidak segera diselesaikan secara adat.

Pada masyarakat Minangkabau, konsep kehormatan sangat
dijunjung tinggi karena berhubungan erat dengan struktur sosial
matrilineal dan keberlanjutan nama baik suku. Ketika seseorang merasa
direndahkan melalui kata-kata atau tindakan, ia tidak hanya merasa
dirugikan secara pribadi, tetapi juga membawa malu bagi keluarganya.
Pelanggaran terhadap kehormatan ini biasanya diselesaikan melalui
mediasi adat yang melibatkan ninik mamak atau tokoh adat sebagai
penengah. Bentuk penyelesaian dapat berupa permintaan maaf secara
terbuka, pemberian benda simbolik (seperti kain adat atau keris), atau
ganti rugi secara material.

Sanksi sosial juga umum diterapkan sebagai bagian dari
penyelesaian delik kehormatan. Pelaku bisa mengalami pengucilan
sementara, tidak diundang dalam pertemuan adat, atau dilarang
berpartisipasi dalam upacara keagamaan dan budaya. Langkah ini
bertujuan untuk mengembalikan keseimbangan sosial dan memberikan
efek jera, agar nilai-nilai kesantunan tetap terjaga di tengah komunitas.

4. Delik Terhadap Milik atau Kekayaan

Delik terhadap milik atau kekayaan dalam hukum adat
merupakan pelanggaran serius yang tidak hanya menyangkut kerugian
material, tetapi juga merusak kepercayaan dan keseimbangan sosial
dalam komunitas. Tindakan seperti pencurian, perusakan barang, dan
pengambilan hasil pertanian tanpa izin dipandang sebagai pelanggaran
terhadap norma-norma adat yang menjamin hak kepemilikan dan tata
kehidupan bersama. Dalam masyarakat adat, harta benda bukan hanya
milik individu, tetapi juga sering kali berkaitan dengan nilai spiritual dan
identitas keluarga atau kelompok.

Pada masyarakat adat Dayak, misalnya, pencurian dipandang

sebagai pelanggaran berat terhadap tatanan adat dan solidaritas
124 Hukum Adat



komunitas. Barang yang dicuri tidak sekadar dinilai dari nilai
ekonominya, tetapi juga dari simbolisme dan fungsi sosialnya. Oleh
karena itu, pelaku pencurian dapat dikenai sanksi adat berupa denda
dalam bentuk ternak, hasil bumi, atau barang adat tertentu, tergantung
beratnya pelanggaran. Dalam beberapa kasus, pelaku bahkan bisa diusir
dari kampung sebagai bentuk hukuman sosial yang sangat berat dan
memalukan.

Tindakan merusak barang milik orang lain juga dipandang
sebagai delik serius. Misalnya, merusak rumah, kebun, atau alat
pertanian milik tetangga, bisa dikenai sanksi ganti rugi yang dihitung
berdasarkan nilai kerugian dan beban moral yang ditanggung korban.
Biasanya, penyelesaian dilakukan dalam musyawarah adat yang
melibatkan kepala adat dan saksi-saksi untuk memastikan keadilan serta
menghindari konflik berkepanjangan.

5. Delik Lingkungan dan Adat Sakral

Delik lingkungan dan adat sakral merupakan bentuk pelanggaran
yang sangat serius dalam konteks hukum adat karena menyangkut
hubungan manusia dengan alam serta entitas spiritual yang diyakini
menjaga keseimbangan hidup masyarakat. Pelanggaran terhadap situs
sakral, pohon keramat, atau sungai suci tidak hanya dipandang sebagai
kerusakan fisik, tetapi juga sebagai penghinaan terhadap leluhur dan roh
penjaga alam. Oleh karena itu, masyarakat adat memberikan perhatian
khusus terhadap tindakan-tindakan yang berpotensi merusak ekosistem
dan spiritualitas lingkungan hidup.

Pada masyarakat adat Papua dan Kalimantan, hutan, sungai, dan
gunung tertentu dipercaya sebagai tempat bersemayamnya roh leluhur
atau makhluk gaib yang memiliki kekuatan menjaga dan mengatur
kehidupan manusia. Tindakan seperti menebang pohon keramat tanpa
izin, membuang limbah ke sungai sakral, atau merusak batu adat dapat
dianggap sebagai tantangan terhadap kekuasaan roh tersebut. Akibatnya,
pelaku tidak hanya mendapatkan kecaman sosial, tetapi juga harus
menanggung risiko terkena kutukan atau musibah, menurut kepercayaan
lokal.

Sanksi atas pelanggaran terhadap lingkungan sakral biasanya
bersifat multidimensi, mulai dari pembayaran denda berupa hewan
ternak, hasil panen, atau benda pusaka, hingga pelaksanaan ritual

penyucian untuk memulihkan keseimbangan spiritual. Kepala adat atau
Buku Ajar 125



tetua masyarakat biasanya memimpin prosesi ini dengan
mempersembahkan sesaji kepada roh atau leluhur yang dianggap
terganggu. Sanksi ini bertujuan tidak hanya menghukum, tetapi juga
mencegah bencana atau kegagalan panen yang diyakini sebagai akibat
dari pelanggaran adat.

6. Delik terhadap Lembaga atau Simbol Adat

Delik terhadap lembaga atau simbol adat merupakan pelanggaran
serius dalam struktur hukum adat karena menyentuh aspek otoritas dan
legitimasi sistem sosial masyarakat adat. Simbol-simbol adat seperti
rumah adat, bendera adat, pusaka leluhur, dan perangkat upacara
merupakan lambang identitas, kedaulatan, dan kontinuitas budaya yang
diwariskan secara turun-temurun. Sementara itu, pemimpin adat dan
lembaga adat merupakan otoritas tertinggi dalam menyelesaikan
persoalan sosial dan menjaga keseimbangan komunitas. Oleh karena itu,
pelanggaran terhadap simbol dan lembaga ini dianggap sebagai serangan
terhadap kehormatan kolektif dan tatanan sosial (Zia, 2021).

Penghinaan terhadap pemimpin adat—misalnya dengan
meremehkan, melawan, atau tidak mematuhi keputusan yang telah
ditetapkan dalam musyawarah adat—dapat mengakibatkan rusaknya
hierarki dan solidaritas masyarakat. Dalam banyak kasus, pelaku tidak
hanya dipandang sebagai individu yang bersalah, tetapi juga dianggap
membawa aib bagi keluarganya. Sanksi sosial seperti permintaan maaf
terbuka, pembayaran denda simbolik, atau bahkan pengucilan dari forum
adat merupakan bentuk pemulihan terhadap kehormatan yang tercemar.

Tindakan mencemari atau merusak simbol-simbol adat, seperti
melanggar kesakralan rumah adat, menginjak-injak bendera adat, atau
menyentuh benda pusaka tanpa izin, sering kali dianggap sebagai
tindakan tabu. Dalam beberapa komunitas adat di Sulawesi, Kalimantan,
dan Sumatra, pelanggaran semacam ini memerlukan ritual pembersihan
untuk menetralkan kutukan atau dampak buruk yang diyakini akan
menimpa pelaku dan komunitas. Pemulihan simbolik melalui ritual ini
menjadi bagian penting dalam menjaga keseimbangan spiritual dan
sosial.

126 Hukum Adat



B. Sanksi Adat dan Prosedur Penegakannya

Sanksi adat merupakan bagian penting dalam sistem hukum adat
yang berlaku di berbagai komunitas adat di Indonesia. Berbeda dengan
sistem hukum pidana formal yang bersifat retributif dan menekankan
pembalasan melalui pemidanaan, sanksi adat lebih bersifat restoratif,
bertujuan memulihkan keseimbangan sosial, keharmonisan kolektif, dan
hubungan spiritual yang terganggu akibat pelanggaran terhadap norma
adat (Rochaeti & Sutanti, 2018). Oleh karena itu, bentuk dan penegakan
sanksi adat sangat beragam dan fleksibel, menyesuaikan dengan nilai-
nilai lokal komunitas yang bersangkutan.

Hukum adat sebagai living law tetap hidup, berkembang, dan
diakui oleh sistem hukum nasional sebagaimana diatur dalam Pasal 18B
ayat (2) UUD 1945 dan diperkuat oleh berbagai keputusan Mahkamah
Konstitusi. Dalam konteks pidana, sanksi adat dan mekanisme
penegakannya menjadi instrumen penting dalam menjaga keteraturan
sosial di tingkat komunitas, terutama di daerah-daerah yang masih
memegang teguh adat istiadat. Sanksi adat dapat diartikan sebagai
konsekuensi sosial, moral, atau material yang dijatuhkan oleh komunitas
adat terhadap pelanggar norma-norma adat. Sanksi ini tidak hanya
ditujukan untuk menghukum, tetapi juga untuk mendidik, memperbaiki
perilaku, memulihkan kerugian, serta menjaga dan mengembalikan
keharmonisan hubungan sosial antar anggota komunitas. Prosedur
penegakan hukum pidana adat biasanya dijalankan melalui lembaga adat
atau pemangku adat. Mekanismenya bersifat tidak tertulis, fleksibel, dan
berorientasi pada musyawarah untuk mufakat. Umumnya, tahapan yang
dilalui meliputi:

1. Pengaduan atau Laporan

Proses penyelesaian sengketa dalam hukum adat umumnya
diawali dengan pengaduan atau laporan dari pihak yang merasa
dirugikan. Berbeda dengan sistem hukum formal yang sangat prosedural,
hukum adat lebih fleksibel dan berbasis pada nilai kekeluargaan.
Pengaduan dapat disampaikan secara lisan kepada kepala adat, tetua
kampung, atau lembaga adat yang diakui oleh komunitas sebagai otoritas
moral dan sosial. Laporan ini tidak harus melalui surat resmi, melainkan
cukup dengan penuturan yang jujur dan terbuka di hadapan tokoh adat.

Buku Ajar 127



Setelah laporan diterima, pihak adat biasanya tidak langsung
memutuskan perkara secara formal. Pendekatan awal yang ditempuh
adalah melalui musyawarah kekeluargaan. Dalam tahap ini, para pihak
yang berselisih akan dipanggil dan diajak berdiskusi dalam suasana
tenang untuk mencari titik temu. Tujuan utamanya bukan mencari siapa
yang salah, melainkan mengembalikan keharmonisan sosial yang
terganggu. Oleh karena itu, penyelesaian damai sangat diutamakan agar
hubungan antarindividu maupun antarkeluarga tetap terjaga.

Pendekatan kekeluargaan ini mencerminkan nilai-nilai utama
dalam hukum adat, seperti musyawarah, gotong royong, dan saling
menghormati. Banyak kasus yang akhirnya dapat diselesaikan tanpa
perlu sampai ke tahap pengadilan adat, cukup dengan saling memaaftkan
dan mungkin disertai kompensasi simbolik seperti pemberian hasil
panen, hewan ternak, atau bentuk lain sesuai kesepakatan. Hal ini
memperlihatkan bahwa proses hukum adat sangat mengutamakan
restorasi sosial, bukan pembalasan.

2. Pemanggilan dan Pemeriksaan

Tahap pemanggilan dan pemeriksaan merupakan bagian penting
dalam penyelesaian sengketa berdasarkan hukum adat. Setelah
menerima pengaduan, lembaga adat akan mengatur jadwal pertemuan di
tempat yang disepakati komunitas, biasanya di balai adat, rumah tetua
adat, atau lokasi lain yang memiliki nilai simbolik sebagai pusat keadilan
lokal. Pemanggilan dilakukan terhadap kedua belah pihak, yaitu pihak
pelapor (korban) dan pihak terlapor (pelaku), untuk memberikan
keterangan secara langsung. Proses ini dilakukan secara terbuka dan
dihadiri oleh masyarakat sebagai saksi sosial (Zia, 2021).

Pemeriksaan dalam konteks hukum adat berbeda dengan proses
peradilan dalam sistem hukum formal. Ia tidak mengandalkan alat bukti
fisik atau prosedur hukum tertulis, melainkan lebih menekankan pada
verifikasi sosial, kejujuran, dan reputasi pihak-pihak yang terlibat.
Tokoh adat yang memimpin pemeriksaan akan menilai kebenaran
berdasarkan norma adat, cerita lisan, saksi dari masyarakat, serta nilai-
nilai lokal yang berlaku. Oleh karena itu, integritas pelaku dan keluarga
sangat berpengaruh terhadap penilaian hasil pemeriksaan.

Proses ini mengandung unsur edukatif karena masyarakat yang
hadir dapat belajar dari kasus yang terjadi, dan secara tidak langsung

memperkuat norma sosial komunitas. Pihak yang berbohong atau tidak
128 Hukum Adat



mengakui kesalahan dapat dikenai sanksi sosial, bahkan sebelum dijatuhi
sanksi adat, karena dianggap tidak menjunjung nilai kebenaran dan
kejujuran yang sangat dihargai dalam komunitas adat. Sebaliknya,
pengakuan kesalahan secara terbuka sering dianggap sebagai tindakan
terpuji yang dapat meringankan beban sanksi.

3. Musyawarah Adat (Sidang Adat)

Musyawarah adat atau sidang adat merupakan tahap krusial
dalam penyelesaian sengketa menurut hukum adat. Sidang ini
dilaksanakan setelah proses pengaduan dan pemeriksaan selesai, dan
bertujuan untuk mencapai keputusan yang adil, proporsional, dan
diterima oleh seluruh pihak yang terlibat. Sidang ini biasanya
berlangsung di balai adat atau tempat sakral yang dihormati oleh
masyarakat, dihadiri oleh tokoh adat, saksi, perwakilan dari keluarga
pelaku dan korban, serta masyarakat umum sebagai pendengar aktif dan
saksi sosial.

Sidang adat dipimpin oleh kepala adat atau majelis tetua adat
yang memiliki otoritas moral dan simbolik untuk memutus perkara.
Proses musyawarah berlangsung secara terbuka dan kolektif, di mana
masing-masing pihak diberi kesempatan untuk menyampaikan
pandangan, klarifikasi, dan permintaan. Dalam suasana ini, nilai-nilai
lokal seperti rasa malu (malu adat), rasa hormat (unggah-ungguh), dan
solidaritas sosial menjadi fondasi utama dalam pertimbangan putusan.
Musyawarah lebih diarahkan untuk mencapai mufakat, bukan
kemenangan salah satu pihak seperti dalam sistem peradilan formal.

Keputusan sidang adat tidak hanya mempertimbangkan aspek
hukum atau pelanggaran yang terjadi, tetapi juga akibat sosial yang
ditimbulkan serta potensi dampak jangka panjang terhadap hubungan
antar-keluarga dan stabilitas komunitas. Oleh karena itu, bentuk sanksi
yang dijatuhkan bisa berupa denda adat (uang, barang, ternak),
kewajiban melakukan ritual pembersihan, permintaan maaf secara
terbuka, atau bahkan pengucilan sosial untuk sementara waktu. Sanksi
tersebut tidak dimaksudkan untuk menghukum secara keras, tetapi lebih
pada pemulihan keseimbangan sosial dan moral yang terganggu.

4. Penetapan dan Eksekusi Sanksi
Penetapan dan eksekusi sanksi merupakan tahap akhir dalam

proses penyelesaian sengketa menurut hukum adat. Setelah sidang adat
Buku Ajar 129



menghasilkan keputusan yang disepakati, langkah selanjutnya adalah
melaksanakan sanksi tersebut secara nyata. Sanksi ini tidak hanya
bersifat simbolis, tetapi juga mengandung unsur edukatif dan korektif,
dengan tujuan utama memulihkan tatanan sosial yang terganggu akibat
pelanggaran yang dilakukan. Dalam masyarakat adat, pelaksanaan
sanksi memiliki makna mendalam karena memperlihatkan komitmen
bersama untuk menjaga nilai dan keharmonisan komunitas.

Pelaksanaan sanksi biasanya dilakukan secara terbuka di hadapan
masyarakat, baik di balai adat maupun di tempat umum lainnya. Hal ini
dimaksudkan agar masyarakat menyaksikan bahwa keadilan adat
ditegakkan dan pelaku bertanggung jawab atas perbuatannya. Bentuk
sanksi bisa berupa pembayaran denda adat (dalam bentuk uang, ternak,
hasil bumi, atau barang pusaka), pelaksanaan ritual adat untuk
pembersihan atau permohonan maaf kepada leluhur, serta pengakuan
kesalahan secara lisan di depan komunitas. Proses ini menjadi momen
penting untuk rekonsiliasi antara pelaku dan pihak korban.

Pada beberapa masyarakat adat, pelaku juga bisa dikenai
kewajiban sosial seperti membantu kegiatan desa, memperbaiki fasilitas
umum yang dirusak, atau menjalani masa pengucilan sosial sebagai
bentuk refleksi. Sanksi semacam ini memiliki efek jera sekaligus
memberikan ruang bagi pelaku untuk memperbaiki diri dan kembali
diterima dalam masyarakat. Pelaksanaan sanksi juga diawasi oleh tetua
adat agar berjalan sesuai kesepakatan dan tidak menimbulkan konflik
lanjutan.

5. Pemulihan Sosial

Pemulihan sosial merupakan tahap akhir dan paling penting
dalam penyelesaian perkara menurut hukum adat. Setelah sanksi
dijalankan, fokus utama bergeser dari penghukuman ke rekonsiliasi
antara pelaku dan korban, serta pemulihan hubungan sosial dalam
komunitas. Tujuan utama dari proses ini adalah menciptakan kembali
rasa damai dan keharmonisan, bukan semata-mata membalas perbuatan
pelaku. Dalam banyak masyarakat adat di Indonesia, seperti di
Minangkabau atau Bali, pemulihan sosial dilakukan dengan pendekatan
kekeluargaan dan simbol-simbol adat yang memperkuat rasa
kebersamaan.

Proses pemulihan biasanya diawali dengan permintaan maaf

secara terbuka oleh pelaku kepada korban dan keluarganya. Hal ini dapat
130 Hukum Adat



dilanjutkan dengan ritual adat atau jamuan perdamaian yang dihadiri
oleh masyarakat, tokoh adat, dan kedua belah pihak. Di beberapa
komunitas, seperti dalam masyarakat adat Toraja, upacara simbolik
seperti “mabbalik lolo” menjadi bagian dari penyatuan kembali antara
pihak-pihak yang bersengketa. Momen ini bukan hanya sekadar
formalitas, melainkan bentuk penghormatan terhadap nilai-nilai luhur
yang menjunjung tinggi keseimbangan sosial.

Setelah proses permintaan maaf dan ritual dilakukan, pelaku
diberikan kesempatan untuk kembali menjalankan peran sosialnya di
komunitas. Ini adalah bentuk reintegrasi sosial yang bertujuan
menghindari stigma dan memastikan bahwa pelaku tidak lagi menjadi
pihak yang terasing. Dukungan dari keluarga, tokoh adat, dan
masyarakat sangat penting dalam menciptakan lingkungan yang
mendukung perubahan dan perbaikan diri. Langkah ini menjadi bukti
bahwa hukum adat tidak hanya menghukum, tetapi juga mendidik dan
memulihkan.

C. Penyelesaian Sengketa Pidana secara Musyawarah

Sengketa pidana dalam hukum adat dipahami berbeda dari
konsep pidana dalam hukum positif negara. Jika hukum negara
cenderung bersifat retributif yakni menekankan pembalasan atau
hukuman terhadap pelaku maka hukum adat lebih mengedepankan
prinsip restorative justice, yaitu pemulihan hubungan sosial,
keharmonisan, dan keseimbangan dalam komunitas. Salah satu
mekanisme utama dalam hukum adat untuk menyelesaikan perkara
pidana adalah melalui musyawarah adat atau peradilan adat berbasis
konsensus komunitas. Penyelesaian secara musyawarah ini bukan hanya
praktik normatif dalam masyarakat adat, tetapi juga telah mendapatkan
pengakuan konstitusional dalam Pasal 18B ayat (2) UUD 1945 dan
secara normatif diakui dalam Undang-Undang No. 6 Tahun 2014 tentang
Desa serta sejumlah putusan Mahkamah Konstitusi (Putusan MK No.
35/PUU-X/2012). Berbagai komunitas adat memiliki variasi dalam
prosedur musyawarah, namun secara umum tahapan berikut dapat
dijumpai:

Buku Ajar 131



1. Pelaporan dan Konsultasi Awal

Pelaporan dan konsultasi awal merupakan tahapan pertama
dalam penyelesaian sengketa menurut mekanisme hukum adat. Proses
ini dimulai ketika korban atau pihak yang merasa dirugikan melaporkan
kejadian tersebut kepada tokoh adat, seperti kepala adat, tetua kampung,
atau pemuka masyarakat. Laporan ini tidak harus bersifat formal atau
tertulis seperti dalam sistem hukum negara, tetapi cukup disampaikan
secara lisan dalam forum komunitas atau melalui perwakilan keluarga.
Esensinya adalah menyampaikan keluhan dan mencari penyelesaian
yang adil dalam bingkai norma adat yang berlaku.

Setelah menerima laporan, pemimpin adat biasanya akan
mengundang kedua belah pihak baik pelapor maupun pihak yang diduga
bersalah untuk melakukan konsultasi awal. Dalam pertemuan ini, tokoh
adat bertindak sebagai mediator yang netral, mencoba menggali duduk
perkara, dan mengevaluasi niat dari kedua belah pihak: apakah masih
terbuka ruang untuk penyelesaian damai atau perlu ditingkatkan ke tahap
musyawarah adat. Konsultasi ini menekankan pada asas kekeluargaan,
kejujuran, dan keterbukaan, di mana masing-masing pihak diberi ruang
untuk menyampaikan pandangan.

Salah satu tujuan utama dari konsultasi awal ini adalah mencegah
eskalasi konflik yang bisa berujung pada perpecahan komunitas. Oleh
karena itu, jika ditemukan peluang damai atau rekonsiliasi cepat,
penyelesaian dapat langsung dilakukan tanpa harus melalui proses
panjang seperti sidang adat. Tokoh adat juga mempertimbangkan nilai-
nilai budaya dan hubungan kekerabatan dalam memberikan nasihat
kepada para pihak, dengan harapan dapat menyelesaikan masalah secara
internal.

2. Pemanggilan Para Pihak

Pemanggilan para pihak merupakan tahap penting dalam
mekanisme penyelesaian sengketa adat, yang menandai masuknya
perkara ke dalam proses formal komunitas. Setelah konsultasi awal dan
pengaduan diterima, lembaga adat atau tokoh adat seperti kepala
kampung, ninik mamak, atau ketua adat akan mengeluarkan
pemanggilan kepada pihak-pihak yang terlibat—baik pelaku, korban,
maupun keluarga masing-masing. Pemanggilan ini dilakukan secara
langsung atau melalui utusan adat, dan bersifat wajib, karena absennya

salah satu pihak dapat menghambat jalannya musyawarah adat.
132 Hukum Adat



Tujuan dari pemanggilan ini adalah untuk memastikan bahwa
semua pihak memiliki kesempatan yang setara untuk menyampaikan
pandangan, membela diri, dan memberikan klarifikasi. Dalam sistem
hukum adat, penyelesaian konflik bukan hanya antara dua individu,
melainkan antara dua keluarga atau bahkan dua kelompok sosial,
sehingga kehadiran keluarga besar sangat ditekankan. Ini mencerminkan
filosofi bahwa tanggung jawab dan penyelesaian bukan hanya milik
pribadi, melainkan bagian dari solidaritas kolektif komunitas.

Musyawarah adat yang akan digelar tidak sekadar mencari siapa
yang salah atau benar, melainkan bertujuan mencapai keseimbangan
sosial dan keharmonisan kembali. Oleh karena itu, kehadiran semua
pihak dianggap sebagai bentuk penghormatan terhadap nilai adat dan
komitmen bersama untuk menjaga tatanan masyarakat. Ketidakhadiran
salah satu pihak dapat dipandang sebagai tindakan tidak hormat terhadap
adat, dan dalam beberapa komunitas dapat dikenai sanksi moral atau
sosial.

3. Pemeriksaan Fakta Adat

Pemeriksaan fakta dalam musyawarah adat memiliki
karakteristik tersendiri yang berbeda dari sistem peradilan formal. Di
dalam hukum adat, penentuan kebenaran tidak semata-mata bergantung
pada bukti tertulis atau yuridis, melainkan lebih mengedepankan
keterangan lisan, kesaksian warga, dan intuisi kolektif berdasarkan nilai-
nilai moral komunitas. Proses ini mencerminkan pendekatan yang
berbasis pada kepercayaan sosial dan pengalaman kolektif dalam
menjaga harmoni sosial (Febria et al., 2022).

Fakta-fakta dalam perkara adat biasanya dikumpulkan melalui
dialog terbuka yang dipandu oleh tokoh adat atau pemuka masyarakat.
Para saksi yang dihadirkan bukan hanya melihat peristiwa secara
langsung, tetapi juga dianggap memiliki integritas dan pengetahuan
tentang adat. Memberikan keterangan berdasarkan pengamatan, cerita
yang berkembang, dan pemahaman terhadap perilaku para pihak. Dalam
hal ini, kejujuran dan kredibilitas individu menjadi kunci utama dalam
menentukan bobot kesaksian.

Pada pemeriksaan fakta adat juga digunakan pertimbangan moral
kolektif, yaitu nilai-nilai etika dan rasa keadilan yang hidup dalam
masyarakat. Para tetua adat biasanya tidak hanya menilai tindakan dari
aspek legalitasnya, tetapi juga mempertimbangkan niat, dampak sosial,
Buku Ajar 133



dan hubungan kekerabatan yang terlibat. Misalnya, pelanggaran yang
dilakukan secara tidak sengaja dapat dinilai berbeda dari pelanggaran
yang dilakukan dengan kesengajaan dan niat buruk.

4. Musyawarah dan Keputusan

Musyawarah dalam konteks penyelesaian sengketa adat
merupakan inti dari proses hukum adat yang menekankan pada dialog,
kesepahaman, dan keadilan restoratif. Proses ini biasanya dilakukan di
balai adat sebuah tempat yang dianggap sakral dan netral yang menjadi
simbol persatuan serta kehormatan masyarakat adat. Musyawarah
dilakukan secara terbuka, dengan kehadiran tokoh adat, pihak yang
bersengketa, keluarga masing-masing, serta anggota komunitas yang
relevan. Suasana musyawarah dijaga agar tetap kondusif dan penuh
hormat, mengingat pentingnya menjaga martabat semua pihak yang
terlibat.

Pada praktiknya, proses musyawarah sering kali melibatkan
negosiasi yang intens, terutama jika kasus yang dibahas menyangkut
harga dir1, harta warisan, atau persoalan rumah tangga yang melibatkan
dua keluarga besar. Negosiasi tidak hanya berfokus pada aspek
peristiwa, tetapi juga memperhitungkan hubungan sosial yang lebih luas,
seperti ikatan kekerabatan dan posisi sosial para pihak. Tokoh adat
bertugas untuk menggiring diskusi menuju titik temu, tanpa
memaksakan kehendak, melainkan dengan menanamkan nilai
kebijaksanaan, kesabaran, dan penghargaan terhadap tradisi.

Keputusan yang dihasilkan dari musyawarah tidak diputuskan
secara sepihak oleh pemimpin adat, melainkan melalui konsensus
bersama. Hal ini menunjukkan bahwa keputusan adat bersifat kolektif
dan mengikat karena telah melalui pertimbangan menyeluruh oleh
semua elemen masyarakat yang hadir. Kesepakatan ini mencerminkan
nilai keadilan yang hidup dalam komunitas dan dipandang lebih
bermakna karena memperhatikan konteks sosial dan budaya.

5. Pelaksanaan Putusan

Pelaksanaan putusan adat merupakan tahapan akhir dalam proses
penyelesaian sengketa adat yang menandai pengembalian keseimbangan
sosial dalam komunitas. Putusan tersebut dapat berbentuk kompensasi
materi, seperti pembayaran denda adat, atau non-materi, seperti

permintaan maaf secara terbuka, pelaksanaan ritual penyucian, hingga
134 Hukum Adat



kerja sosial bagi komunitas. Jenis sanksi yang dijatuhkan sangat
bergantung pada jenis pelanggaran, tingkat kesalahan, serta norma adat
yang berlaku dalam masyarakat setempat. Tujuan dari sanksi ini bukan
untuk menghukum semata, melainkan untuk mendidik, memulihkan
kehormatan pihak yang dirugikan, dan memulihkan hubungan sosial.

Pelaksanaan putusan dilakukan secara terbuka dan disaksikan
oleh tokoh adat serta anggota komunitas. Keterlibatan masyarakat sangat
penting untuk memastikan transparansi proses dan memperkuat
legitimasi sosial dari keputusan yang telah diambil. Dalam beberapa
kasus, seperti pelanggaran adat sakral atau delik terhadap kehormatan,
eksekusi sanksi juga dapat disertai dengan upacara adat yang bersifat
simbolik, seperti pembakaran dupa, tabur bunga, atau upacara penyucian
(ritual pembersihan) guna menegaskan pemulihan tatanan moral dan
spiritual.

Lembaga adat memiliki fungsi sebagai pengawas utama dalam
pelaksanaan keputusan tersebut. Memastikan bahwa semua kewajiban
dijalankan sesuai dengan kesepakatan dan tidak menimbulkan
ketegangan baru. Jika salah satu pihak tidak menjalankan keputusan
tersebut, maka lembaga adat dapat menjatuhkan sanksi tambahan, seperti
pengucilan sosial atau denda lanjutan. Hal ini memperlihatkan adanya
mekanisme kontrol sosial yang kuat di dalam sistem hukum adat.

D. Latihan Soal Bab IX

Latihan soal pada Bab IX tentang hukum adat pidana bertujuan
untuk menguji pemahaman pembaca terhadap konsep-konsep dasar
sistem pidana adat, jenis pelanggaran adat, serta bentuk penyelesaian dan
sanksi yang diberlakukan dalam masyarakat hukum adat. Melalui soal-
soal berbentuk esai, pembaca diharapkan mampu menganalisis dan
membandingkan pendekatan hukum pidana adat dengan hukum pidana
nasional, serta memahami nilai-nilai kearifan lokal yang menjadi dasar
pertimbangan keadilan komunal.

1. Jelaskan dengan lengkap pengertian hukum pidana adat!

2. Apa saja jenis pelanggaran yang dikategorikan sebagai tindak
pidana adat dalam masyarakat hukum adat Indonesia?

3. Uraikan berbagai bentuk sanksi pidana dalam hukum adat!

4. Uraikan prosedur penegakan hukum pidana adat yang dijalankan

lembaga adat atau pemangku adat!
Buku Ajar 135



5. Jelaskan tahapan penyelesaian sengketa pidana melalui
musyawarah adat!

136 Hukum Adat



LINGKUNGAN DAN ALAM

Kemampuan Akhir yang Diharapkan

Mampu memahami terkait dengan hubungan komunal dengan alam
dalam perspektif adat, memahami larangan-larangan adat terkait alam
dan sanksinya, serta memahami peran hukum adat dalam pelestarian
lingkungan. Sehingga pembaca dapat mampu menganalisis peran
penting hukum adat dalam pelestarian lingkungan melalui norma-
norma lokal yang menjaga keseimbangan ekosistem dan mendorong
keberlanjutan sumber daya alam.

Materi Pembelajaran

Hubungan Komunal dengan Alam dalam Perspektif Adat
Larangan-larangan Adat Terkait Alam dan Sanksinya

Peran Hukum Adat dalam Pelestarian Lingkungan

Latihan Soal Bab X

A. Hubungan Komunal dengan Alam dalam Perspektif Adat

Pada konteks masyarakat adat Indonesia, hubungan antara
manusia dan alam bukan sekadar relasi ekologis, tetapi bersifat komunal,
spiritual, dan kultural. Alam tidak dipandang sebagai objek eksploitasi,
melainkan sebagai subjek yang hidup dan bermartabat. Hukum adat di
berbagai wilayah Nusantara mencerminkan filosofi tersebut melalui
berbagai bentuk aturan, larangan, dan tata cara pemanfaatan sumber daya
alam secara berkelanjutan, berbasis nilai-nilai kearifan lokal (local
wisdom). Berangkat dari pentingnya pelestarian lingkungan yang
berbasis komunitas, banyak akademisi dan pembuat kebijakan mulai
mengakui relevansi hukum adat dalam mendukung agenda

Buku Ajar 137



pembangunan berkelanjutan, mitigasi krisis iklim, dan pengakuan hak
masyarakat adat atas wilayahnya.

1. Konsep Relasi Komunal dan Kosmologi Adat terhadap Alam

Pada perspektif adat, alam semesta merupakan bagian dari
tatanan kosmos yang saling terhubung. Masyarakat adat melihat dirinya
sebagai bagian tak terpisahkan dari alam, bukan penguasa atasnya.
Relasi ini tertuang dalam prinsip “manusia, alam, dan roh leluhur sebagai
satu kesatuan hidup”. Menurut Keraf (2010), filosofi ekosentrisme
masyarakat adat menolak dikotomi antara manusia dan alam. Misalnya,
masyarakat Dayak memandang hutan sebagai ibu yang memberikan
kehidupan (hutan adat) dan bukan aset ekonomi semata. Di Tanah Papua,
masyarakat memegang teguh prinsip sasi yaitu larangan sementara
memanfaatkan sumber daya alam untuk memberi waktu pemulihan
lingkungan. Masyarakat Baduy di Banten bahkan hidup berdasarkan
prinsip “pikukuh”, yaitu hukum adat ketat yang mengatur pemanfaatan
hutan, tanah, dan air secara spiritual. Semua tindakan terhadap alam
harus mempertimbangkan keberlangsungan hidup generasi berikutnya
serta menjaga keharmonisan antara manusia, lingkungan, dan Sang
Pencipta (Nadriana, 2024).

2. Hak Kolektif dan Tanah Ulayat

Salah satu bentuk nyata hubungan komunal masyarakat adat
dengan alam adalah melalui konsep tanah ulayat atau tanah adat. Hak
ulayat diakui sebagai hak kolektif suatu komunitas adat terhadap wilayah
yang dikelola turun-temurun, mencakup tanah, hutan, sungai, dan
bahkan langit (Van der Muur, 2018). Dalam hukum adat Minangkabau,
misalnya, tanah ulayat tidak dapat dijual karena bukan milik individu,
melainkan warisan nenek moyang untuk seluruh keturunan. Prinsip
“tanah pusako tinggi” mengandung dimensi spiritual, historis, dan
ekologis. Tanah tersebut dijaga, digunakan bersama, dan diwariskan
kepada anak cucu untuk mempertahankan eksistensi komunitas dan
menjaga ekosistem setempat. Dalam masyarakat Toraja, sistem adat
mengatur pembagian dan pemanfaatan tanah berdasarkan ikatan
kekerabatan, kesepakatan bersama, dan keberkahan alam. Penebangan
pohon, pembukaan lahan, dan pembangunan rumah adat (tongkonan)
semuanya harus dilakukan dengan memperhatikan hukum adat dan restu

leluhur.
138 Hukum Adat



3. Norma Adat sebagai Regulasi Lingkungan Tradisional

Hukum adat memuat norma-norma ekologis yang mencerminkan
prinsip konservasi berbasis budaya. Terdapat berbagai larangan atau
pantangan (tabu) yang mengatur pemanfaatan sumber daya alam, antara

lain:
a. Larangan membuka hutan sembarangan
b. Pantangan berburu satwa liar yang dilindungi oleh adat
c. Larangan mencemari sungai atau danau sakral
d. Pengaturan sistem tanam bergilir dan istirahat lahan (fallow)

Pada konteks ini, norma adat berfungsi sebagai instrumen
regulasi sosial dan ekologis. Tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga
memiliki sanksi sosial dan spiritual seperti pengucilan, ritual penyucian,
dan sanksi adat (denda adat).

4. Pengetahuan Lokal dan Mitigasi Perubahan Iklim

Pengetahuan masyarakat adat tidak hanya berbentuk norma, tapi
juga teknologi tradisional dan praktik pemanfaatan alam yang adaptif.
Misalnya:

a. Masyarakat Sasak di Lombok menggunakan sistem subak untuk
irigasi alami yang efisien dan adaptif terhadap iklim.

b. Masyarakat Papua mengembangkan teknik berburu dan bertani
tanpa merusak lingkungan dengan menjaga zona konservasi
sakral.

c. Komunitas Sunda Wiwitan mempertahankan praktik agroekologi
dengan mengintegrasikan hutan, pertanian, dan pemukiman
dalam satu lanskap berkelanjutan.

Pada laporan AMAN (Aliansi Masyarakat Adat Nusantara) tahun
2021, disebutkan bahwa wilayah adat yang dikelola berdasarkan kearifan
lokal terbukti lebih tahan terhadap deforestasi dan degradasi lahan
dibandingkan dengan wilayah yang dikelola negara atau swasta. Hal ini
memperkuat argumen bahwa pengakuan terhadap hubungan komunal
masyarakat adat dengan alam merupakan strategi penting dalam mitigasi
perubahan iklim.

B. Larangan-larangan Adat Terkait Alam dan Sanksinya

Pada sistem hukum adat Indonesia, alam bukanlah sekadar objek
fisik, tetapi bagian dari sistem sosial, spiritual, dan ekologis yang saling
Buku Ajar 139



terhubung. Sebagian besar masyarakat adat memandang lingkungan
hidup sebagai entitas sakral yang tidak boleh dieksploitasi sembarangan.
Oleh karena itu, dalam setiap komunitas adat, terdapat berbagai larangan
atau pantangan yang mengatur interaksi manusia dengan alam.
Larangan-larangan ini mencerminkan prinsip keberlanjutan dan harmoni
dengan lingkungan, sekaligus menjaga tatanan sosial komunitas adat.
Pelanggaran terhadap larangan ini tidak hanya dianggap sebagai
pelanggaran sosial, tetapi juga spiritual, yang dapat mengundang murka
leluhur atau bencana alam. Sanksi atas pelanggaran larangan adat pun
tidak hanya berbentuk material, tetapi juga bisa berupa pengucilan, ritual
pembersihan, hingga sanksi moral dan sosial.

Larangan-larangan adat terhadap alam bukan hanya norma
kultural, melainkan juga mekanisme perlindungan lingkungan
tradisional. Larangan ini mengatur tata cara pemanfaatan sumber daya
alam, waktu penggunaan, jenis sumber daya yang boleh diambil, serta
tempat-tempat yang dianggap sakral atau dilindungi. Menurut Buana dan
Mamonto (2023), larangan adat berfungsi sebagai sistem hukum lokal
yang bersifat preventif terhadap eksploitasi berlebihan. Hal ini juga
berperan dalam menghindari konflik antarkelompok, memperkuat
solidaritas sosial, dan menjaga integritas ekologis. Larangan adat
biasanya diwariskan secara lisan dan dijaga oleh tokoh adat, seperti
kepala suku, tetua adat, atau dewan adat. Masyarakat adat tidak hanya
takut terhadap sanksi formal, tetapi juga terhadap kutukan atau
kemalangan spiritual akibat melanggar norma sakral.

1. Bentuk-Bentuk Larangan Adat Terkait Alam
Larangan adat terhadap alam sangat bervariasi tergantung pada
sistem kepercayaan, ekosistem lokal, dan sejarah komunitas adat.
Namun, beberapa bentuk larangan yang umum dijumpai antara lain:
a. Larangan Menebang Pohon Sembarangan
Larangan menebang pohon sembarangan merupakan bentuk
kearifan lokal yang hidup dalam banyak masyarakat adat di
Indonesia. Pohon tidak hanya dilihat sebagai sumber daya alam,
tetapi juga memiliki nilai sakral dan spiritual. Di kalangan
masyarakat Baduy, terdapat kawasan hutan lindung yang disebut
leuweung kolot, yang dijaga secara turun-temurun. Menebang
pohon di kawasan ini tanpa izin adat dianggap sebagai

pelanggaran berat karena dapat mengganggu keseimbangan alam
140 Hukum Adat



dan spiritual yang diyakini menjadi penopang kehidupan
masyarakat (Syarbini, 2015).

Larangan tersebut juga mencerminkan cara masyarakat adat
menjaga keberlanjutan lingkungan melalui sistem hukum dan
nilai kolektif. Setiap individu diajarkan sejak kecil untuk
menghormati alam dan tidak bertindak semena-mena
terhadapnya. Jika larangan dilanggar, pelaku dapat dikenai sanksi
sosial seperti pengucilan, denda adat, atau diwajibkan melakukan
ritual penyucian. Sistem ini tidak hanya menjamin kelestarian
alam, tetapi juga memperkuat ikatan sosial dan rasa tanggung
jawab antarwarga terhadap lingkungan.

b. Larangan Menangkap Ikan atau Berburu pada Masa Tertentu

Larangan menangkap ikan atau berburu pada masa tertentu
merupakan bagian dari sistem sasi yang diterapkan oleh
masyarakat adat di wilayah Maluku dan Papua. Sasi adalah
tradisi lokal yang menetapkan periode larangan sementara
terhadap pengambilan hasil laut, sungai, atau hutan guna
memberi waktu bagi ekosistem untuk memulihkan diri. Tujuan
utama dari sistem ini adalah menjaga keberlanjutan sumber daya
alam, sehingga generasi mendatang tetap dapat menikmatinya
(Persada et al., 2018).
Sasi biasanya diumumkan secara adat oleh tokoh masyarakat
atau pemimpin adat melalui ritual tertentu dan ditandai dengan
simbol larangan di lokasi yang dimaksud. Pelanggaran terhadap
sasi tidak hanya dianggap sebagai tindakan melawan komunitas,
tetapi juga melawan keseimbangan alam dan norma leluhur.
Sanksinya bisa berupa denda adat, ritual pembersihan, atau
pengucilan sosial. Praktik ini menunjukkan bagaimana
masyarakat adat telah lama memiliki mekanisme pengelolaan
lingkungan yang efektif dan berkelanjutan.

c. Larangan Memasuki Wilayah Sakral
Larangan memasuki wilayah sakral merupakan bentuk
perlindungan adat terhadap tempat-tempat yang dianggap suci
atau memiliki nilai spiritual tinggi. Tempat seperti mata air,
gunung, hutan keramat, dan danau sering kali dijaga dengan
aturan adat yang ketat. Dalam tradisi masyarakat Dayak,
wilayah-wilayah ini dikenal sebagai pantang larang—area yang

tidak boleh dimasuki tanpa izin atau ritual tertentu. Keyakinan
Buku Ajar 141



lokal menyebutkan bahwa pelanggaran terhadap kawasan ini
dapat menimbulkan penyakit, kecelakaan, atau bencana sebagai
bentuk murka dari roh penjaga alam (Van der Muur, 2018).
Larangan ini tidak hanya berdimensi spiritual, tetapi juga
ekologis. Wilayah sakral biasanya merupakan ekosistem penting
yang menjadi sumber air, tempat hidup keanekaragaman hayati,
dan penyangga lingkungan. Dengan menjaga wilayah ini tetap
tak tersentuh, masyarakat adat secara tidak langsung
melestarikan alam dan menjaga keseimbangannya. Oleh karena
itu, larangan memasuki tempat keramat adalah cerminan dari
sistem konservasi berbasis kearifan lokal yang telah berlangsung
turun-temurun.

d. Larangan Membuang Limbah atau Merusak Sungai
Larangan membuang limbah atau merusak sungai merupakan
salah satu bentuk kearifan lokal yang dijaga ketat dalam berbagai
komunitas adat di Indonesia. Dalam masyarakat Sunda Wiwitan
dan Tolaki di Sulawesi Tenggara, sungai dipandang sebagai
sumber air suci yang tidak hanya penting secara ekologis, tetapi
juga spiritual. Sungai dianggap sebagai tempat tinggal roh
leluhur atau makhluk halus penjaga alam, sehingga pencemaran
sungai dinilai sebagai tindakan yang mencederai keharmonisan
dengan alam dan dunia gaib (Widianingsih et al., 2023).
Tindakan seperti membuang sampah, mencuci dengan bahan
kimia, atau merusak bantaran sungai akan dikenai sanksi adat.
Sanksi tersebut dapat berupa teguran keras, kewajiban
membersihkan sungai, hingga denda materiil atau ritual
permintaan maaf kepada roh penjaga sungai. Larangan ini tidak
hanya menjaga kesucian sungai, tetapi juga berperan sebagai
mekanisme pelestarian lingkungan secara berkelanjutan yang
berakar kuat pada nilai-nilai budaya lokal.

2. Sistem Sanksi dalam Pelanggaran Larangan Adat

Sanksi adat dalam konteks pelanggaran lingkungan
mencerminkan sistem keadilan restoratif dan berbasis komunitas. Sanksi
tidak hanya bertuyjuan menghukum, tetapi juga memulihkan
keseimbangan sosial dan spiritual. Jenis-jenis sanksi tersebut meliputi:

142 Hukum Adat



a. Sanksi Material (Denda Adat)
Sanksi material atau denda adat merupakan salah satu bentuk
hukuman yang paling umum diterapkan dalam masyarakat adat
sebagai respons terhadap pelanggaran terhadap aturan adat,
termasuk larangan-larangan yang berkaitan dengan lingkungan
dan tanah ulayat. Sanksi ini tidak hanya berfungsi sebagai bentuk
hukuman, tetapi juga sebagai sarana pemulihan keseimbangan
sosial dan spiritual yang terganggu akibat pelanggaran. Denda
yang dikenakan biasanya disesuaikan dengan tingkat kesalahan,
kerugian yang ditimbulkan, serta posisi sosial pelaku dalam
komunitas (Citrawan, 2020).
Pada praktiknya, bentuk sanksi material dapat berupa hasil
pertanian seperti padi atau ubi, hewan ternak seperti kerbau atau
kambing, kain tenun khas daerah, hingga uang adat yang nilainya
ditentukan berdasarkan kesepakatan bersama dalam musyawarah
adat. Di masyarakat Minangkabau, misalnya, dikenal istilah
denda pusako, yaitu denda adat yang dikenakan kepada individu
atau pihak yang telah melanggar hak atas tanah ulayat.
Eksploitasi tanah adat tanpa izin atau perusakan sumber daya
alam dapat dikenai denda ini, yang nilainya bisa sangat besar
karena dianggap mencederai warisan leluhur.

b. Sanksi Sosial
Sanksi sosial merupakan bentuk hukuman yang diberikan oleh
komunitas adat kepada individu yang melanggar norma atau
larangan adat, khususnya yang berkaitan dengan pelestarian alam
dan wilayah sakral. Sanksi ini bersifat non-material, tetapi
memiliki dampak psikologis dan sosial yang mendalam.
Pengucilan, larangan berpartisipasi dalam kegiatan adat, dan
pemutusan hubungan sosial merupakan bentuk-bentuk sanksi
sosial yang sering digunakan untuk memberikan efek jera dan
mendorong kesadaran kolektif terhadap pentingnya menjaga
tatanan adat.
Pada masyarakat adat Ammatoa Kajang di Sulawesi Selatan,
misalnya, sanksi sosial diterapkan terhadap pelanggar hutan adat
yang dianggap sebagai ruang sakral dan simbol warisan leluhur.
Pelanggar dianggap sebagai orang mappatettong, yakni individu
yang menantang kehendak leluhur dan melanggar keseimbangan

kosmis. Konsekuensinya, tidak hanya dijauhi oleh masyarakat,
Buku Ajar 143



144

tetapi juga dilarang mengikuti upacara adat atau mendapatkan
hak atas sumber daya komunal. Stigma ini sering kali lebih berat
dari sanksi material karena menyangkut harga diri dan
kehormatan keluarga pelaku.

Sanksi Ritual atau Penyucian

Sanksi ritual atau penyucian merupakan bentuk hukuman
spiritual yang berlaku dalam berbagai komunitas adat di
Indonesia. Sanksi ini biasanya diterapkan untuk pelanggaran
terhadap alam atau tempat yang dianggap sakral, seperti hutan
keramat, mata air suci, atau situs pemujaan leluhur. Tujuan utama
dari sanksi ini bukan hanya menebus kesalahan pelaku di
hadapan masyarakat, tetapi juga memulihkan keseimbangan
spiritual yang dianggap terganggu akibat pelanggaran tersebut.
Masyarakat meyakini bahwa hubungan antara manusia, alam,
dan roh leluhur harus senantiasa dijaga dalam harmoni.

Pada budaya Toraja, jika seseorang melanggar tempat sakral
misalnya memasuki situs pemakaman tanpa izin atau merusak
pohon keramat maka diwajibkan menggelar upacara adat
tertentu. Upacara ini bisa melibatkan penyembelihan hewan,
persembahan makanan adat, serta doa-doa pemulihan kepada
leluhur dan roh penjaga alam. Upacara tersebut dipimpin oleh
pemuka adat atau to minaa, yang bertindak sebagai penghubung
antara dunia manusia dan dunia spiritual. Proses penyucian ini
dipercaya dapat meredakan kemarahan roh leluhur dan mencegah
terjadinya musibah atau penyakit yang bisa menimpa pelaku
maupun komunitas.

Sanksi Mistis atau Kepercayaan

Sanksi mistis atau kepercayaan merupakan salah satu bentuk
pengendalian sosial yang khas dalam masyarakat adat. Berbeda
dengan sanksi formal yang bersifat fisik atau material, sanksi
mistis muncul dari keyakinan kolektif bahwa pelanggaran
terhadap norma adat akan membawa akibat buruk secara
supranatural. Misalnya, seseorang yang menebang pohon
keramat atau mencemari mata air suci diyakini akan mengalami
musibah seperti sakit berat, kegilaan, bahkan kematian
mendadak. Keyakinan ini hidup kuat dalam imajinasi kolektif
dan diwariskan secara turun-temurun, sehingga menciptakan

kepatuhan tanpa paksaan fisik.
Hukum Adat



Kepercayaan akan sanksi mistis sering kali lebih efektif dalam
mencegah pelanggaran dibandingkan hukum tertulis. Dalam
masyarakat adat Bali, misalnya, pelanggaran terhadap larangan
adat sering dikaitkan dengan konsep karmaphala yakni hukum
sebab-akibat spiritual di mana perbuatan buruk akan kembali
kepada pelaku dalam bentuk penderitaan. Di komunitas adat lain,
seperti Baduy dan Ammatoa Kajang, tindakan seperti mengambil
hasil hutan secara sembarangan dipercaya dapat mengundang
kemurkaan leluhur atau makhluk gaib penjaga alam. Rasa takut
terhadap sanksi mistis membuat masyarakat berhati-hati dalam
bertindak dan menjaga harmoni dengan alam serta sesamanya.

C. Peran Hukum Adat dalam Pelestarian Lingkungan

Hukum adat merupakan sistem hukum yang hidup dalam
masyarakat tradisional dan diwariskan secara turun-temurun. Di
Indonesia, hukum adat memiliki posisi yang unik karena tidak hanya
mengatur hubungan sosial dan kekerabatan, tetapi juga erat kaitannya
dengan pengelolaan lingkungan hidup dan sumber daya alam. Sebagian
besar masyarakat adat memandang alam sebagai bagian yang tidak
terpisahkan dari kehidupan spiritual dan sosial. Dalam konteks
pelestarian lingkungan, hukum adat berperan penting sebagai
mekanisme kontrol sosial dan konservasi ekologis. Dengan
mempertahankan prinsip keharmonisan antara manusia dan alam, hukum
adat menjadi bagian dari sistem pengelolaan sumber daya berbasis
komunitas yang berkelanjutan dan efisien. Dalam menghadapi tantangan
global seperti deforestasi, pencemaran, dan perubahan iklim, pendekatan
berbasis hukum adat semakin diakui peran strategisnya oleh berbagai
lembaga internasional.

Hukum adat Indonesia mengandung paradigma ekologi yang
holistik. Bagi masyarakat adat, alam bukan hanya sumber daya ekonomi,
melainkan entitas hidup yang memiliki roh, jiwa, dan hubungan spiritual
dengan manusia. Oleh sebab itu, pelestarian alam tidak dilakukan karena
dorongan legal-formal, melainkan sebagai kewajiban kosmologis dan
moral. Masyarakat adat di Maluku dan Papua menggunakan sistem sasi
sebagai bentuk pelarangan sementara terhadap pemanfaatan sumber
daya alam untuk memberi waktu pemulihan ekologis. Sistem ini

menunjukkan bahwa hukum adat mampu menciptakan mekanisme rotasi
Buku Ajar 145



sumber daya alam secara lestari jauh sebelum konsep-konsep ekologis
modern berkembang (Hujairin et al., 2017). Hukum adat melibatkan
berbagai instrumen sosial dan spiritual dalam pelestarian lingkungan, di
antaranya:

1. Sanksi Adat

Sanksi adat merupakan instrumen penting dalam menjaga
kelestarian lingkungan di komunitas adat. Tidak hanya berfungsi sebagai
bentuk hukuman, sanksi adat juga mencerminkan nilai-nilai lokal yang
berpijak pada keseimbangan antara manusia dan alam. Dalam banyak
masyarakat adat di Indonesia, seperti masyarakat Ammatoa Kajang di
Sulawesi Selatan, lingkungan bukan hanya dilihat sebagai sumber daya
ekonomi, tetapi juga sebagai bagian dari tatanan kosmis dan spiritual.
Oleh karena itu, pelanggaran terhadap lingkungan dipandang sebagai
perbuatan yang melukai keseimbangan alam dan hubungan dengan
leluhur (Embas & Nas, 2017).

Sanksi yang diberikan atas pelanggaran lingkungan bersifat
beragam dan kontekstual, bergantung pada tingkat pelanggaran serta
norma adat yang berlaku. Misalnya, seseorang yang membuang limbah
ke sungai suci dapat dikenai denda berupa hasil panen, hewan ternak,
atau benda pusaka yang bernilai simbolik. Dalam kasus yang lebih berat,
seperti menebang pohon keramat atau merusak kawasan hutan adat,
pelaku dapat dikenai sanksi sosial berupa pengucilan dari komunitas atau
larangan mengikuti upacara adat. Bentuk pengucilan ini sangat efektif
karena posisi sosial dalam masyarakat adat sangat ditentukan oleh
penerimaan kolektif.

Di komunitas Ammatoa Kajang, pelanggaran terhadap hutan adat
(borong karama’) dianggap sebagai pelanggaran terhadap warisan
leluhur. Hutan bukan hanya wilayah geografis, melainkan juga ruang
spiritual yang dihuni oleh roh penjaga. Pelanggaran terhadapnya
biasanya disanksi dengan permintaan maaf secara terbuka,
pengembalian kondisi alam ke keadaan semula, dan kadang disertai
dengan ritual penyucian yang dipimpin oleh tetua adat. Hal ini
mencerminkan adanya tanggung jawab moral dan spiritual untuk
menebus kesalahan, bukan hanya menyelesaikan masalah secara
material.

146 Hukum Adat



2. Ritual dan Upacara Adat

Ritual dan upacara adat merupakan bagian tak terpisahkan dari
kehidupan masyarakat adat di Indonesia. Tradisi ini bukan sekadar
simbol budaya, melainkan juga sistem sosial yang mengatur perilaku
kolektif masyarakat terhadap lingkungan dan sumber daya alam. Dalam
berbagai komunitas adat, ritual bukan hanya mempererat hubungan
antarindividu, tetapi juga merepresentasikan hubungan spiritual dengan
alam dan leluhur. Melalui ritual, masyarakat diajarkan untuk
menghormati siklus alam, menggunakan sumber daya secara bijak, dan
menjaga keseimbangan ekosistem sebagai warisan bersama.

Salah satu contoh adalah rambu solo’, sebuah wupacara
pemakaman adat masyarakat Toraja di Sulawesi Selatan. Selain fungsi
spiritual, upacara ini juga menunjukkan hubungan manusia dengan alam
melalui aturan ketat dalam penggunaan kayu, ternak, dan lahan.
Masyarakat Toraja memiliki norma yang membatasi eksploitasi sumber
daya dalam penyelenggaraan ritual, seperti hanya menggunakan kayu
dari pohon yang telah cukup umur dan tidak berasal dari hutan keramat.
Dengan begitu, pelestarian lingkungan menjadi bagian inheren dari
pelaksanaan ritual adat.

Di Maluku, dikenal praktik sasi buka, yaitu upacara adat yang
menandai dibukanya kembali kawasan sumber daya alam seperti laut
atau kebun yang sebelumnya ditutup untuk pemanfaatan sementara.
Praktik ini bertujuan untuk memberikan waktu pemulihan bagi alam,
sehingga kelestarian hasil laut atau hasil kebun dapat terjaga. Ritual sasi
biasanya dilakukan dengan memasang tanda larangan dan dilengkapi
dengan upacara adat. Proses ini juga melibatkan masyarakat secara
kolektif, sehingga muncul kesadaran bersama akan pentingnya
mengelola sumber daya alam secara berkelanjutan.

Contoh lain datang dari Minahasa di Sulawesi Utara dengan
tradisi mapalus, sebuah bentuk kerja sama gotong royong yang
digunakan dalam pengelolaan pertanian. Dalam praktik mapalus,
masyarakat saling membantu dalam menanam, memanen, dan merawat
lahan tanpa mengedepankan keuntungan pribadi. Selain memperkuat
solidaritas sosial, tradisi ini juga mendorong efisiensi penggunaan lahan
dan menghindari eksploitasi berlebihan, karena proses pengelolaan
dilakukan bersama dan mempertimbangkan daya dukung lingkungan
secara kolektif.

Buku Ajar 147



3. Pengelolaan Wilayah Adat

Pengelolaan wilayah adat merupakan wujud kearifan lokal dalam
menjaga kelestarian alam dan sumber daya secara berkelanjutan. Banyak
komunitas adat di Indonesia menerapkan sistem zonasi tradisional yang
membagi wilayah berdasarkan fungsi ekologis, sosial, dan sakralitas.
Sistem ini tidak hanya didasarkan pada pertimbangan praktis, tetapi juga
mengacu pada nilai-nilai spiritual dan budaya yang telah diwariskan
secara turun-temurun. Pembagian wilayah ini mencerminkan
pemahaman yang dalam mengenai ekosistem lokal dan hubungan
manusia dengan alam.

Umumnya, wilayah adat dibagi ke dalam beberapa zona, seperti
zona hutan larangan (wilayah keramat yang tidak boleh diganggu), hutan
lindung (boleh dimasuki tetapi tidak boleh dieksploitasi), hutan produksi
(boleh diambil hasilnya secara terbatas), serta lahan pertanian dan
permukiman. Contohnya dapat ditemukan pada masyarakat Dayak di
Kalimantan dan masyarakat Baduy di Banten. Di Baduy, hutan leuweung
kolot dianggap sebagai tempat tinggal roh leluhur dan sangat dilindungi,
sehingga tidak boleh dimasuki atau diganggu sama sekali. Sementara itu,
hutan leuweung titipan boleh diakses terbatas untuk kebutuhan penting,
dan leuweung garapan digunakan untuk kegiatan pertanian secara
bergilir.

Zonasi ini bukan hanya bersifat ekologis, tetapi juga
mengandung nilai sakral. Oleh sebab itu, perubahan fungsi suatu wilayah
tidak bisa dilakukan sembarangan. Setiap perubahan harus melalui
musyawarah adat yang melibatkan tokoh masyarakat, tetua adat, dan
anggota komunitas lainnya. Dalam proses ini, pertimbangan yang
diutamakan bukanlah nilai ekonomi semata, melainkan keseimbangan
alam, keberlanjutan hidup generasi mendatang, dan penghormatan
terhadap leluhur. Hal ini menjadikan musyawarah adat sebagai
mekanisme kontrol yang kuat dalam menjaga integritas wilayah adat.

D. Latihan Soal Bab X

Latihan soal pada Bab X bertujuan untuk memperdalam
pemahaman pembaca mengenai peran hukum adat dalam menjaga
kelestarian lingkungan hidup serta hubungan spiritual masyarakat adat
dengan alam. Soal-soal ini dirancang untuk menguji kemampuan analisis

terhadap norma-norma adat yang mengatur pemanfaatan sumber daya
148 Hukum Adat



alam secara berkelanjutan, larangan adat yang berlaku, serta peran
masyarakat adat dalam menjaga keseimbangan ekosistem.

1.

Jelaskan bagaimana masyarakat hukum adat memahami hubungan
antara manusia dan alam menurut perspektif hukum adat, serta
implikasinya terhadap pengelolaan sumber daya alam.

Uraikan bentuk-bentuk larangan adat terkait alam yang sering
dijumpai!

. Jelaskan jenis pengenaan sanksi adat terhadap pelanggaran adat

terkait alam!
Diskusikan tiga prinsip utama dalam hukum adat yang relevan
dengan pelestarian lingkungan hidup.

. Uraikan instrumen-instrumen hukum adat dalam pelestarian

lingkungan!

Buku Ajar 149






ASASI MANUSIA

Kemampuan Akhir yang Diharapkan

Mampu memahami terkait dengan implikasi HAM terhadap eksistensi
hukum adat, memahami persoalan diskriminasi dan keadilan dalam
sistem adat, serta memahami dinamika pengakuan masyarakat adat
dalam konteks HAM. Sehingga pembaca dapat mampu menganalisis
dinamika pengakuan masyarakat adat dalam kerangka HAM serta
pentingnya menjembatani nilai-nilai lokal dengan prinsip-prinsip
universal untuk menciptakan sistem hukum yang adil dan inklusif.
Materi Pembelajaran

Implikasi HAM terhadap Eksistensi Hukum Adat

Persoalan Diskriminasi dan Keadilan dalam Sistem Adat
Dinamika Pengakuan Masyarakat Adat dalam Konteks HAM
Latihan Soal Bab XI

A. Implikasi HAM terhadap Eksistensi Hukum Adat

Hubungan antara hukum adat dan hak asasi manusia (HAM)
merupakan salah satu isu penting dalam wacana hukum kontemporer,
terutama dalam konteks negara multikultural seperti Indonesia. Hukum
adat mencerminkan norma-norma tradisional yang hidup dan
berkembang di tengah masyarakat adat. Sementara itu, HAM bersifat
universal dan merupakan hak-hak dasar yang melekat pada setiap
manusia. Pertemuan antara keduanya tidak selalu harmonis. Dalam
banyak kasus, prinsip universal HAM mengalami ketegangan dengan
nilai-nilai lokal yang terkandung dalam hukum adat. Di sisi lain, HAM
juga bisa menjadi alat untuk memperkuat eksistensi hukum adat melalui

Buku Ajar 151



pengakuan hak-hak masyarakat adat atas tanah, budaya, dan sistem
hukumnya sendiri.

Hukum adat merupakan norma sosial yang tumbuh dari praktik
masyarakat lokal yang diwariskan secara turun-temurun. Hukum ini
bersifat tidak tertulis (kecuali diatur secara lokal) dan memiliki
legitimasi sosial yang tinggi. Di Indonesia, hukum adat hidup
berdampingan dengan sistem hukum nasional yang bersumber dari
konstitusi dan peraturan perundang-undangan. Hak Asasi Manusia
(HAM) adalah seperangkat hak yang melekat pada diri setiap individu
sebagai manusia. HAM bersifat universal, tidak dapat dicabut, dan harus
dihormati oleh negara maupun pihak lain. Dalam konteks hukum
internasional, HAM diatur melalui instrumen seperti Universal
Declaration of Human Rights (UDHR), International Covenant on Civil
and Political Rights (ICCPR), dan instrumen lainnya yang juga telah
diratifikasi oleh Indonesia.

Konstitusi Indonesia secara eksplisit mengakui eksistensi
masyarakat adat dan hukum adat dalam Pasal 18B ayat (2) UUD 1945
yang menyatakan: "Negara mengakui dan menghormati kesatuan-
kesatuan masyarakat hukum adat beserta hak-hak tradisionalnya
sepanjang masih hidup dan sesuai dengan perkembangan masyarakat
dan prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia." Sementara itu,
berbagai instrumen HAM internasional juga mulai memberi ruang bagi
masyarakat adat untuk mempertahankan sistem nilai dan hukum. Salah
satunya adalah United Nations Declaration on the Rights of Indigenous
Peoples (UNDRIP) 2007, yang menekankan hak-hak masyarakat adat
atas wilayah, budaya, hukum, dan institusinya sendiri. Implikasinya,
hukum adat memperoleh legitimasi tidak hanya dari konteks lokal, tetapi
juga dari sistem HAM internasional. Namun, terdapat pula syarat
penting: praktik hukum adat tidak boleh bertentangan dengan prinsip
dasar HAM, khususnya nondiskriminasi dan kesetaraan.

1. Ketegangan antara Hukum Adat dan Prinsip HAM

Meskipun pengakuan hukum adat dalam konteks HAM bersifat
afirmatif, tidak semua nilai hukum adat sejalan dengan prinsip HAM
modern. Ketegangan antara keduanya dapat muncul dalam beberapa
bentuk:

152 Hukum Adat



a. Diskriminasi Berbasis Gender

Ketegangan antara hukum adat dan prinsip Hak Asasi Manusia
(HAM) sering kali mencuat dalam konteks diskriminasi berbasis
gender. Dalam beberapa masyarakat adat di Indonesia, norma-
norma tradisional masih menempatkan perempuan pada posisi
subordinat terhadap laki-laki. Contohnya dapat dilihat dalam
sistem pewarisan yang hanya mengakui hak laki-laki sebagai ahli
waris utama, sementara perempuan dikecualikan atau hanya
memperoleh bagian yang lebih kecil. Selain itu, perempuan
sering dilarang atau tidak dilibatkan dalam proses pengambilan
keputusan adat yang penting, baik dalam hal musyawarah
maupun  penetapan  kebijakan  komunitas. Posisi  ini
memperlihatkan ketidaksetaraan struktural yang dilegitimasi
oleh adat istiadat turun-temurun.

Kondisi ini bertentangan dengan prinsip-prinsip kesetaraan
gender yang dijamin oleh hukum internasional maupun nasional.
Indonesia telah meratifikasi CEDAW (Convention on the
Elimination of All Forms of Discrimination Against Women)
melalui Undang-Undang No. 7 Tahun 1984, yang mewajibkan
negara menghapus segala bentuk diskriminasi terhadap
perempuan, termasuk dalam institusi sosial dan budaya. Oleh
karena itu, meskipun hukum adat diakui eksistensinya oleh
negara, perlindungan HAM harus tetap menjadi pertimbangan
utama. Diperlukan pendekatan dialogis dan transformatif agar
norma adat yang diskriminatif dapat direformulasi tanpa
menghilangkan nilai-nilai budaya komunitas.

b. Sanksi adat yang Tidak Sejalan dengan HAM

Ketegangan antara hukum adat dan prinsip Hak Asasi Manusia
(HAM) juga muncul dalam konteks pelaksanaan sanksi adat yang
dinilai tidak sejalan dengan nilai-nilai universal HAM. Beberapa
komunitas adat memberlakukan sanksi berupa pengucilan sosial
yang ekstrem, denda yang terlalu besar dan tidak proporsional
dengan pelanggaran, atau mewajibkan pelanggar menjalani ritual
tertentu yang memberatkan secara fisik maupun psikis. Sanksi
semacam ini, meskipun dianggap sah dalam tatanan adat, sering
kali mengabaikan prinsip keadilan prosedural, hak pembelaan
diri, serta penghormatan terhadap martabat manusia (Rumiartha

etal., 2022).
Buku Ajar 153



Pada kerangka HAM, setiap individu berhak diperlakukan secara
adil dan manusiawi, termasuk ketika menghadapi sanksi.
Perlakuan yang merendahkan martabat, apalagi yang tidak
mempertimbangkan kondisi sosial-ekonomi pelanggar, dapat
dikategorikan sebagai pelanggaran terhadap HAM. Oleh karena
itu, penting adanya harmonisasi antara sistem hukum adat dengan
prinsip-prinsip HAM, melalui dialog antara tokoh adat,
pemerintah, dan lembaga HAM. Langkah ini bertujuan agar
nilai-nilai budaya tetap dihormati, namun tidak melanggar hak
dasar individu dalam komunitas.

c. Praktik Adat yang Membatasi Kebebasan Individu
Pada beberapa komunitas adat, terdapat praktik-praktik yang
membatasi kebebasan individu, seperti larangan menikah dengan
orang luar komunitas atau pembatasan mobilitas ke luar wilayah
adat. Larangan ini biasanya dimaksudkan untuk menjaga
kemurnian budaya, solidaritas sosial, atau kelestarian nilai-nilai
tradisional. Namun, dalam perspektif Hak Asasi Manusia
(HAM), praktik semacam ini dapat dianggap melanggar hak
kebebasan pribadi, terutama hak untuk menentukan pasangan
hidup, memilih tempat tinggal, atau menjalani kehidupan sesuai
kehendak sendiri.
Deklarasi dan konvensi internasional seperti International
Covenant on Civil and Political Rights (ICCPR) secara tegas
menjamin hak individu atas kebebasan pribadi, termasuk dalam
urusan keluarga dan kehidupan rumah tangga (Pasal 17 dan 23).
Oleh karena itu, ketegangan muncul ketika nilai kolektif dalam
hukum adat berbenturan dengan hak individual yang dijamin
secara universal. Untuk mengatasi ketegangan ini, diperlukan
pendekatan dialogis yang menghormati kearifan lokal sekaligus
memastikan bahwa hak dasar setiap anggota komunitas tetap
terlindungi secara adil.

2. Harmonisasi Hukum Adat dan HAM

Upaya harmonisasi antara hukum adat dan HAM dilakukan
dalam berbagai bentuk, baik oleh negara maupun oleh komunitas adat
itu sendiri. Beberapa pendekatan yang dapat dilakukan adalah:

154 Hukum Adat



a. Revitalisasi Hukum Adat yang Berperspektif HAM
Revitalisasi hukum adat dengan perspektif HAM menjadi
langkah strategis dalam menjaga relevansi nilai-nilai tradisional
di tengah tuntutan zaman. Proses ini tidak selalu berarti
menghapus norma adat lama, melainkan menafsirkan ulang dan
menyesuaikannya agar sejalan dengan prinsip keadilan,
kesetaraan, dan martabat manusia. Contohnya, masyarakat adat
Kajang di Sulawesi Selatan telah mulai membuka partisipasi
perempuan dalam lembaga-lembaga adat, yang sebelumnya
didominasi oleh laki-laki. Perubahan ini merupakan bentuk
adaptasi  terhadap nilai-nilai  universal HAM tanpa
menghilangkan identitas budaya yang dijunjung tinggi.
Upaya revitalisasi ini mencerminkan bahwa hukum adat bersifat
dinamis dan dapat berkembang seiring perubahan sosial. Dengan
mendorong musyawarah internal komunitas dan keterlibatan
semua kelompok—termasuk perempuan dan kaum muda—maka
nilai-nilai tradisi dapat terus hidup tanpa mengorbankan hak
dasar individu. Harmonisasi ini menjadi kunci untuk
menciptakan sistem hukum yang inklusif, adil, dan kontekstual,
sehingga hukum adat tetap dihormati sambil memenuhi standar
hukum nasional dan internasional.

b. Intervensi Negara Melalui Kebijakan Afirmatif
Intervensi negara melalui kebijakan afirmatif menjadi langkah
penting dalam harmonisasi antara hukum adat dan prinsip hak
asasi manusia (HAM). Salah satu bentuk konkret adalah melalui
pengakuan formal terhadap keberadaan masyarakat adat dan
wilayah adat, seperti yang diatur dalam Permendagri No. 52
Tahun 2014 tentang Pedoman Pengakuan dan Perlindungan
Masyarakat Hukum Adat. Dengan kebijakan ini, negara
memberikan dasar hukum agar komunitas adat dapat
menjalankan nilai-nilai dan aturan secara sah, sekaligus
mendorong agar norma-norma tersebut sejalan dengan prinsip-
prinsip HAM, seperti kesetaraan dan nondiskriminasi (Van der
Muur, 2018).
Pengakuan hukum ini bukan berarti melepas tanggung jawab
negara dalam pengawasan. Pemerintah tetap berperan aktif
melalui pembinaan dan evaluasi atas keberlakuan hukum adat,

khususnya ketika norma-norma adat berpotensi bertentangan
Buku Ajar 155



dengan HAM. Dengan pendekatan partisipatif dan sensitif
terhadap konteks lokal, negara dapat mendorong reformasi adat
secara internal tanpa menimbulkan resistensi budaya. Sinergi ini
penting agar hukum adat tetap hidup dan berkembang, namun
tidak melanggar prinsip dasar keadilan dan hak setiap warga
negara.

Dialog Antar-Norma

Dialog antar-norma antara hukum adat dan hak asasi manusia
(HAM) merupakan pendekatan penting dalam menciptakan
keselarasan antara nilai-nilai lokal dan prinsip-prinsip universal.
Dialog ini perlu dilakukan secara dua arah, bukan dengan
pendekatan hegemonik yang memaksakan nilai HAM tanpa
memahami  konteks budaya masyarakat adat. Prinsip
subsidiaritas menjadi landasan utama dalam pengakuan
masyarakat adat, yaitu menghormati dan memberikan ruang
kepada norma-norma lokal untuk berkembang selama tidak
bertentangan secara substansial dengan prinsip-prinsip HAM
yang bersifat universal (Pradhani, 2021).

Dengan dialog ini, hukum adat tidak diposisikan sebagai sistem
hukum inferior, melainkan sebagai mitra dalam perlindungan
martabat manusia. Proses ini menekankan pada pencarian titik
temu yang menjamin keadilan substantif, serta menghindari
konflik antara identitas kultural dengan standar internasional.
Dengan mekanisme dialogis, masyarakat adat diberikan ruang
untuk menafsirkan kembali nilai-nilai tradisional secara
kontekstual dan progresif, sehingga hukum adat dapat terus hidup
dan relevan di tengah dinamika sosial global.

3. Perlindungan Hak Masyarakat Adat melalui HAM

Prinsip HAM juga memberi perlindungan yang kuat terhadap

eksistensi hukum adat, khususnya dalam hal:
a. Hak Atas Tanah dsan Wilayah Adat

156

Hak atas tanah dan wilayah adat merupakan elemen fundamental
dalam kehidupan masyarakat adat, karena tanah tidak hanya
dipandang sebagai aset ekonomi, tetapi juga memiliki dimensi
spiritual, sosial, dan kultural. Hubungan masyarakat adat dengan
tanah bersifat turun-temurun dan erat kaitannya dengan identitas

serta keberlangsungan hidup komunitas. Dalam konteks hak
Hukum Adat



asasi manusia (HAM), pengakuan atas hak kolektif ini
mencerminkan penghormatan terhadap martabat dan hak-hak
dasar masyarakat adat sebagai kelompok yang memiliki cara
hidup dan sistem nilai tersendiri.
Pengakuan yuridis atas hak masyarakat adat terhadap tanahnya
ditegaskan dalam Putusan Mahkamah Konstitusi (MK) No.
35/PUU-X/2012, yang menyatakan bahwa "hutan adat bukan lagi
hutan negara." Putusan ini merupakan tonggak penting dalam
perlindungan HAM kolektif masyarakat adat, karena mengubah
paradigma hukum yang sebelumnya menempatkan wilayah adat
di bawah kontrol negara. Dengan pengakuan ini, negara
berkewajiban untuk tidak hanya menghormati, tetapi juga
melindungi hak masyarakat adat atas tanah dan wilayahnya dari
ancaman perampasan atau eksploitasi tanpa persetujuan.

b. Hak untuk Mempertahankan Sistem Hukum Sendiri
Hak  masyarakat adat untuk mempertahankan dan
mengembangkan sistem hukum sendiri merupakan bagian
integral dari pengakuan atas identitas dan kedaulatan budaya
komunitas lokal. United Nations Declaration on the Rights of
Indigenous Peoples (UNDRIP) Pasal 34 menyatakan bahwa
masyarakat adat berhak memelihara lembaga hukum, adat
istiadat, dan prosedur penyelesaian sengketa sesuai dengan
tradisi. Dalam konteks ini, hukum adat tidak hanya menjadi
warisan budaya, tetapi juga mekanisme aktual dalam menjaga
keadilan dan keteraturan sosial di tingkat komunitas.
Di Indonesia, prinsip ini mendapatkan ruang melalui konstitusi
dan berbagai regulasi sektoral, yang mengakui keberadaan
masyarakat hukum adat. Selama sistem hukum adat tidak
bertentangan dengan prinsip-prinsip HAM dan hukum nasional,
komunitas adat dapat menjalankan mekanisme penyelesaian
sengketa seperti musyawarah adat, pemberian sanksi moral, atau
ritual penyucian. Hal ini memperkuat posisi hukum adat sebagai
sistem yang sah dan hidup berdampingan dengan sistem hukum
negara, sekaligus menegaskan pentingnya pluralisme hukum
dalam kerangka negara hukum yang demokratis dan inklusif.

c. Hak Atas Partisipasi dan Kebebasan Berpendapat
Hak atas partisipasi dan kebebasan berpendapat merupakan pilar

penting dalam perlindungan HAM bagi masyarakat adat. Prinsip
Buku Ajar 157



ini memastikan bahwa masyarakat adat tidak hanya dilindungi
secara pasif, tetapi juga memiliki peran aktif dalam proses
pengambilan keputusan yang menyangkut kehidupan, tanah,
budaya, dan hukum. Salah satu bentuk konkret dari hak ini adalah
prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC), yaitu
persetujuan bebas, didahului, dan diinformasikan secara
menyeluruh sebelum adanya intervensi eksternal terutama dalam
proyek pembangunan di wilayah adat (FAO, 2020). FPIC
menjadi mekanisme utama untuk mencegah eksploitasi sumber
daya tanpa sepengetahuan dan persetujuan komunitas.

Di Indonesia, prinsip ini mulai diakomodasi dalam berbagai
kebijakan, terutama dalam pengakuan wilayah adat, tata ruang,
dan  proyek  pembangunan  berkelanjutan. Namun,
implementasinya masih menghadapi tantangan, seperti
kurangnya akses informasi, representasi yang tidak inklusif, serta
tekanan dari kepentingan ekonomi tertentu.

B. Persoalan Diskriminasi dan Keadilan dalam Sistem Adat

Hukum adat merupakan sistem hukum yang tumbuh dan
berkembang dalam masyarakat lokal, diwariskan secara turun-temurun,
dan menjadi instrumen sosial untuk mengatur kehidupan bersama.
Sistem ini mencerminkan nilai, norma, dan pandangan dunia komunitas
yang bersangkutan. Namun demikian, dalam era modern dan dalam
konteks negara hukum yang menjunjung tinggi hak asasi manusia
(HAM), sistem hukum adat menghadapi tantangan serius terkait
persoalan diskriminasi dan keadilan. Diskriminasi dalam hukum adat
sering terjadi terhadap kelompok tertentu, terutama perempuan, anak,
kelompok difabel, serta kelompok minoritas dalam komunitas adat itu
sendiri. Ketidaksetaraan ini kerap dianggap sebagai bagian dari warisan
budaya yang tidak boleh diubah. Namun, dari perspektif HAM, setiap
bentuk diskriminasi harus dihilangkan, dan sistem hukum harus
menjamin keadilan substantif bagi semua.

Diskriminasi, menurut Pasal 1 Konvensi Internasional tentang
Penghapusan Segala Bentuk Diskriminasi Rasial (ICERD), adalah setiap
bentuk pembedaan, pengecualian, pembatasan, atau pengutamaan
berdasarkan ras, warna kulit, keturunan, asal usul nasional atau etnis

yang bertujuan atau berdampak pada penghapusan atau pengurangan
158 Hukum Adat



pengakuan, kenikmatan atau pelaksanaan hak asasi manusia secara
setara. Sementara itu, keadilan dalam perspektif HAM mencakup
keadilan distributif (pembagian sumber daya secara adil), keadilan
prosedural (proses hukum yang adil), dan keadilan korektif (pemulihan
hak atau kompensasi terhadap ketidakadilan). Dalam konteks hukum
adat, keadilan sering kali diukur berdasarkan harmoni sosial (restoratif),
bukan berdasarkan hak individual seperti dalam hukum positif. Inilah
yang kemudian menimbulkan ketegangan nilai antara sistem hukum adat
dan HAM.

1. Bentuk-bentuk Diskriminasi dalam Sistem Adat

a.

Diskriminasi terhadap Perempuan

Salah satu bentuk diskriminasi paling menonjol dalam sistem

adat adalah terhadap perempuan. Di berbagai komunitas adat,

perempuan sering kali ditempatkan dalam posisi subordinat.

Contohnya:

1) Di masyarakat Bali, sistem patrilineal hanya mengakui laki-
laki sebagai pewaris hak tanah adat.

2) Di komunitas Adat Tanah Toraja, perempuan tidak
diperkenankan menjadi pewaris rumah adat (tongkonan)
atau memimpin ritus adat.

3) Dalam beberapa sistem kekerabatan Minangkabau, meski
matrilineal, keputusan adat tetap didominasi oleh laki-laki.

4) Diskriminasi ini sering dibenarkan dengan alasan adat atau
syariat lokal, namun dari sudut pandang CEDAW
(Convention on the Elimination of All Forms of
Discrimination Against Women), hal ini melanggar prinsip
kesetaraan gender.

Diskriminasi terhadap Anak dan Remaja

Diskriminasi terhadap anak dan remaja dalam sistem adat sering

kali muncul dalam bentuk pengecualian dari proses pengambilan

keputusan dan penerapan sanksi adat yang tidak proporsional.

Dalam banyak komunitas adat, anak-anak dianggap belum layak

terlibat dalam forum musyawarah atau deliberasi adat, sehingga

suaranya sering diabaikan. Bahkan dalam kasus yang
menyangkut haknya sendiri, seperti konflik keluarga atau
pelanggaran terhadap aturan adat, anak-anak jarang diberikan
kesempatan untuk menyampaikan pandangan. Hal ini

Buku Ajar 159



160

bertentangan dengan prinsip-prinsip Konvensi Hak Anak (CRC),
khususnya Pasal 12, yang menyatakan bahwa anak berhak untuk
didengar dalam semua hal yang memengaruhinya.

Pada praktik adat tertentu, anak-anak yang melakukan
pelanggaran bisa dikenai sanksi serupa dengan orang dewasa,
tanpa memperhitungkan aspek usia, kematangan, dan tingkat
tanggung jawab moralnya. Misalnya, dalam beberapa kasus,
anak-anak dikenai denda adat, kewajiban ritual, atau bahkan
pengucilan sosial bersama keluarganya. Padahal, CRC dan
sistem hukum nasional Indonesia mengamanatkan pendekatan
keadilan restoratif terhadap anak, dengan mempertimbangkan
kepentingan terbaik anak sebagai prioritas utama.

Diskriminasi terhadap Kelompok Minoritas dalam Komunitas
Adat

Tidak semua anggota komunitas adat mendapatkan perlakuan
yang sama. Misalnya:

1) Pada masyarakat adat tertentu, keturunan dari hasil
perkawinan campuran (luar komunitas) tidak mendapatkan
hak waris atau hak atas tanah adat.

2) Pendatang atau pengikut (non-pemilik marga) hanya
diperkenankan tinggal di wilayah adat sebagai penyewa,
meski telah tinggal turun-temurun.

Diskriminasi ini melanggar prinsip non-diskriminasi

sebagaimana diatur dalam Pasal 28D dan 281 UUD 1945.
Diskriminasi terhadap Difabel
Diskriminasi terhadap penyandang disabilitas dalam masyarakat
adat merupakan bentuk ketidaksetaraan yang masih sering
terjadi, terutama dalam akses terhadap partisipasi sosial dan
hukum. Dalam banyak komunitas adat, difabel sering kali
dianggap tidak memiliki kemampuan penuh untuk terlibat dalam
upacara adat, musyawarah komunitas, atau pengambilan
keputusan bersama. Pandangan ini didasarkan pada stigma
bahwa keterbatasan fisik atau intelektual identik dengan
ketidakmampuan, sehingga difabel cenderung dipinggirkan dari
proses sosial dan keagamaan yang dianggap sakral atau penting.
Akibatnya, kehilangan hak untuk berkontribusi dalam kehidupan
komunal secara setara.

Hukum Adat



Diskriminasi ini tidak hanya bersifat sosial tetapi juga berdampak
hukum. Dalam beberapa sistem adat, ketidakhadiran difabel
dalam struktur pengambilan keputusan membuatnya tidak
memiliki perlindungan hukum adat yang memadai, dan suaranya
jarang dipertimbangkan ketika terjadi sengketa. Hal ini
bertentangan dengan prinsip-prinsip inklusivitas dan kesetaraan
yang dijamin dalam Konvensi Hak-Hak Penyandang Disabilitas
(CRPD) yang telah diratifikasi Indonesia melalui UU No. 19
Tahun 2011.

2. Keadilan dalam Sistem Adat: Nilai Positif dan Tantangannya
Sistem hukum adat bukan tanpa nilai keadilan. Dalam banyak
kasus, hukum adat mengedepankan keadilan restoratif (restorative
Jjustice), di mana tujuan utama adalah memulihkan hubungan sosial,
bukan menghukum. Beberapa nilai keadilan dalam hukum adat:
a. Musyawarah dan Mufakat
Musyawarah dan mufakat merupakan prinsip utama dalam
sistem keadilan adat yang menekankan penyelesaian konflik
secara damai, kolektif, dan non-koersif. Dalam praktiknya,
masyarakat adat menyelesaikan sengketa melalui pertemuan
bersama antara pihak-pihak yang berselisih, tokoh adat, dan
komunitas. Tujuannya bukan untuk menghukum secara keras,
melainkan untuk mengembalikan keseimbangan sosial dan
menjaga harmoni antarwarga. Proses ini mencerminkan nilai
luhur seperti kearifan lokal, solidaritas, dan rasa keadilan
bersama yang dijalankan secara partisipatif.
Tantangan muncul ketika prinsip musyawarah tidak sepenuhnya
inklusif atau transparan. Misalnya, ada kecenderungan dominasi
tokoh adat atau elite tertentu yang bisa mengarahkan hasil
musyawarah sesuai kepentingan. Selain itu, dalam beberapa
kasus, kelompok rentan seperti perempuan, anak-anak, atau
minoritas adat tidak mendapatkan ruang suara yang setara dalam
forum musyawarah. Maka, agar prinsip ini tetap relevan, perlu
ada penguatan tata kelola adat yang akuntabel dan inklusif tanpa
menghilangkan esensi musyawarah itu sendiri.
b. Kompensasi Sosial
Kompensasi sosial dalam sistem keadilan adat merupakan bentuk

penyelesaian konflik yang mengedepankan pemulihan hubungan
Buku Ajar 161



162

sosial daripada pembalasan. Ketika terjadi pelanggaran, pelaku
diwajibkan memberikan ganti rugi dalam bentuk yang disepakati
bersama seperti hasil panen, ternak, atau benda adat kepada pihak
yang dirugikan. Tujuannya adalah untuk memulihkan harmoni
dalam komunitas dan memastikan bahwa pelaku memahami
dampak perbuatannya terhadap keseimbangan sosial. Model ini
juga mendorong tanggung jawab kolektif, karena keluarga
pelaku sering dilibatkan dalam proses penyelesaian.

Meski bersifat restoratif, sistem kompensasi sosial memiliki
tantangan dalam penerapannya. Tidak semua komunitas adat
memiliki mekanisme yang adil dalam menentukan besaran ganti
rugi, sehingga bisa terjadi ketimpangan, terutama jika pelaku
berasal dari keluarga miskin. Di sisi lain, jika ganti rugi terlalu
ringan, korban bisa merasa tidak mendapatkan keadilan yang
layak. Maka, penting adanya mekanisme penyesuaian yang
mempertimbangkan prinsip keadilan substantif agar sistem ini
tetap relevan dalam konteks modern dan hak asasi manusia.
Pemulihan Keharmonisan

Pemulihan keharmonisan merupakan prinsip utama dalam sistem
keadilan adat, di mana fokus utama bukan sekadar menghukum
pelaku, melainkan memperbaiki hubungan sosial yang rusak
akibat konflik. Dalam masyarakat adat, pelanggaran terhadap
norma tidak hanya dilihat sebagai kesalahan terhadap individu,
tetapi juga terhadap komunitas dan nilai-nilai bersama. Oleh
karena itu, penyelesaian konflik diarahkan pada pemulihan
keseimbangan melalui permintaan maaf, pemberian kompensasi,
atau ritual adat tertentu agar hubungan antarwarga dapat kembali
harmonis.

Pendekatan ini juga memiliki tantangan dalam konteks modern,
terutama ketika konflik melibatkan pelanggaran berat atau
melibatkan pihak luar komunitas. Pemulihan keharmonisan bisa
dianggap mengabaikan hak individu korban, terutama jika
tekanan sosial mendorong penyelesaian damai yang tidak
sepenuhnya adil.

Hukum Adat



3. Reformasi Sistem Adat: Menuju Keadilan yang Inklusif
Untuk menjawab persoalan diskriminasi dan memperkuat

keadilan dalam sistem adat, diperlukan reformasi nilai dan praktik

hukum adat. Upaya yang dapat dilakukan meliputi:

a. Penafsiran Ulang Nilai Adat yang Diskriminatif
Penafsiran ulang nilai adat yang diskriminatif menjadi langkah
penting dalam reformasi sistem hukum adat menuju keadilan
yang lebih inklusif. Seiring meningkatnya kesadaran terhadap
prinsip hak asasi manusia, sejumlah komunitas adat mulai
merefleksikan kembali aturan-aturan lama yang selama ini
meminggirkan kelompok tertentu, khususnya perempuan.
Contoh nyata dapat dilihat pada komunitas Adat Rendu di Nusa
Tenggara Timur (NTT), yang telah membuka partisipasi
perempuan dalam struktur pengambilan keputusan adat,
termasuk dalam forum musyawarah dan penentuan sanksi adat.
Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai adat bersifat dinamis dan
dapat berkembang sesuai dengan tuntutan zaman.
Proses penafsiran ulang ini tidak menghapus akar budaya
komunitas, melainkan menguatkan nilai-nilai universal seperti
keadilan dan kesetaraan dalam bingkai tradisi lokal.
Reinterpretasi adat juga memperkuat posisi hukum adat sebagai
sistem sosial yang adaptif dan berdaya lenting, bukan sistem yang
kaku dan menindas. Dengan melibatkan tokoh adat, perempuan,
pemuda, dan kelompok rentan lainnya dalam proses reformasi,
komunitas adat dapat membangun tatanan sosial yang lebih adil
tanpa kehilangan identitas kulturalnya.
b. Penguatan Partisipasi Kelompok Rentan

Penguatan partisipasi kelompok rentan seperti perempuan, anak
muda, dan difabel merupakan langkah strategis dalam
mereformasi sistem hukum adat menuju keadilan yang inklusif.
Dalam banyak masyarakat adat, kelompok-kelompok ini masih
sering diposisikan sebagai objek hukum, bukan sebagai subjek
yang memiliki hak untuk berpartisipasi aktif dalam pengambilan
keputusan. Padahal, kehadirannya sangat penting untuk
memastikan bahwa norma dan praktik adat mencerminkan
kebutuhan dan aspirasi seluruh anggota komunitas. Reformasi
yang melibatkan kelompok rentan memungkinkan terciptanya

Buku Ajar 163



164

sistem adat yang lebih adil, demokratis, dan responsif terhadap
tantangan sosial kontemporer.

Upaya penguatan ini dapat diwujudkan melalui mekanisme
representatif dalam lembaga adat, forum musyawarah terbuka,
serta pelatihan kepemimpinan bagi anggota kelompok rentan.
Beberapa komunitas adat di Indonesia mulai memberi ruang bagi
perempuan untuk menjadi pemimpin adat atau juru bicara dalam
penyelesaian sengketa. Anak muda juga mulai dilibatkan dalam
kegiatan pelestarian nilai adat melalui teknologi dan media
sosial. Sementara itu, difabel diberi akses dalam ritus adat
melalui  pendekatan yang inklusif. Langkah-langkah 1ini
menunjukkan bahwa sistem adat memiliki potensi besar untuk
bertransformasi, asalkan dibuka ruang partisipasi yang setara
bagi semua anggotanya.

Pembentukan Hukum Adat Tertulis Berperspektif HAM
Pembentukan hukum adat tertulis yang berperspektif Hak Asasi
Manusia (HAM) menjadi langkah penting dalam reformasi
sistem adat menuju keadilan yang lebih inklusif dan akuntabel.
Dengan melakukan kodifikasi, komunitas adat dapat
menginventarisasi norma-norma yang berlaku, sekaligus
melakukan evaluasi terhadap nilai-nilai yang potensial
bertentangan dengan prinsip HAM, seperti diskriminasi gender
atau pembatasan kebebasan individu. Kodifikasi juga membantu
mencegah penyimpangan dalam penegakan hukum adat, karena
aturan-aturan menjadi lebih transparan dan dapat diakses oleh
semua anggota masyarakat.

Banyak komunitas adat di Indonesia kini mulai melakukan
dokumentasi hukum adat dengan melibatkan berbagai pihak,
termasuk LSM, akademisi, dan pemerintah daerah. Proses ini
tidak hanya memperkuat posisi hukum masyarakat adat di
hadapan negara, tetapi juga menjadi alat pendidikan hukum yang
penting bagi generasi muda adat. Contohnya, masyarakat adat di
Kalimantan Tengah dan Papua telah menyusun peraturan adat
tertulis yang menggabungkan nilai-nilai lokal dengan prinsip-
prinsip keadilan universal.

Pendidikan dan Penyuluhan Hukum Berbasis HAM

Pendidikan dan penyuluhan hukum berbasis Hak Asasi Manusia

(HAM) berperan krusial dalam mendorong transformasi internal
Hukum Adat



dalam komunitas adat. Melalui program-program pelatihan dan
sosialisasi, masyarakat adat diberi pemahaman mengenai hak-
hak individu dan kolektif yang dijamin dalam instrumen HAM
nasional maupun internasional. Hal ini memungkinkan terjadinya
dialog kritis terhadap norma-norma adat yang berpotensi
diskriminatif, sekaligus memperkuat praktik-praktik adat yang
sejalan dengan keadilan dan penghormatan terhadap martabat
manusia.

Lembaga seperti Komnas HAM dan Aliansi Masyarakat Adat
Nusantara (AMAN) telah aktif memberikan pelatihan-pelatihan
HAM di berbagai komunitas adat. Program ini tidak hanya
memperkenalkan prinsip HAM, tetapi juga mendorong kader-
kader lokal untuk menjadi agen perubahan di lingkungannya.
Pendidikan hukum berbasis HAM menciptakan ruang refleksi
dan pemberdayaan, sehingga masyarakat adat dapat secara
mandiri mengevaluasi dan menyesuaikan hukum adat dengan
nilai-nilai keadilan yang lebih inklusif dan egaliter.

C. Dinamika Pengakuan Masyarakat Adat dalam Konteks HAM

Masyarakat adat di Indonesia merupakan kelompok sosial yang
telah hidup secara turun-temurun berdasarkan nilai-nilai budaya, sistem
hukum, dan struktur sosial khas. Masyarakat adat memiliki peran penting
dalam pelestarian lingkungan, kearifan lokal, dan tata kelola sumber
daya alam. Namun, hingga kini, pengakuan terhadap eksistensi dan hak-
hak masyarakat adat masih menjadi isu krusial dalam konteks Hak Asasi
Manusia (HAM). Dalam dekade terakhir, terjadi dinamika pengakuan
masyarakat adat, baik dari segi regulasi, politik, maupun gerakan sosial.
Meski konstitusi Indonesia telah mengakui eksistensi masyarakat hukum
adat melalui Pasal 18B ayat (2) UUD 1945, implementasinya masih
menghadapi berbagai kendala, termasuk konflik lahan, kriminalisasi,
marginalisasi, dan hambatan dalam pengesahan hukum yang melindungi
masyarakat adat.

1. Kerangka Konstitusional dan HAM dalam Pengakuan
Masyarakat Adat
Secara normatif, Indonesia telah menjamin pengakuan

masyarakat adat sebagai bagian dari sistem hukum nasional. Pasal 18B
Buku Ajar 165



ayat (2) UUD 1945 menyatakan: "Negara mengakui dan menghormati
kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat Dbeserta hak-hak
tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai dengan perkembangan
masyarakat dan prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia." Selain
itu, Pasal 28I ayat (3) menjamin identitas budaya dan hak masyarakat
tradisional sebagai bagian dari HAM. Komitmen HAM Indonesia juga
tercermin dalam ratifikasi beberapa instrumen internasional seperti:

a. ICCPR (International Covenant on Civil and Political Rights)

b. ICESCR (International Covenant on Economic, Social and
Cultural Rights)

c. UNDRIP (United Nations Declaration on the Rights of
Indigenous Peoples) 2007 meski tidak diratifikasi secara formal,
Indonesia menunjukkan dukungan terhadap deklarasi ini.
Masyarakat adat berhak atas pengakuan identitas, wilayah adat,

partisipasi dalam pengambilan kebijakan, serta perlindungan dari
perampasan tanah dan kekerasan struktural.

2. RUU Masyarakat Adat: Antara Harapan dan Ketidakpastian
Sejak 2012, Rancangan Undang-Undang (RUU) tentang
Masyarakat Adat telah dibahas di DPR. RUU ini belum juga disahkan.
RUU ini diharapkan menjadi payung hukum yang mengakui eksistensi
dan hak kolektif masyarakat adat secara komprehensif. Keterlambatan
pengesahan RUU ini disebabkan oleh berbagai faktor, seperti:
a. Perdebatan mengenai definisi "masyarakat adat" secara legal.
b. Kepentingan ekonomi dan politik terkait sektor pertambangan
dan perkebunan di wilayah adat.
c. Ketakutan akan konflik kewenangan antara pemerintah pusat,
daerah, dan komunitas adat.
Padahal, menurut Komnas HAM (2021), ketiadaan undang-
undang khusus menyebabkan masyarakat adat rentan terhadap
perampasan tanah, penggusuran paksa, dan kriminalisasi.

3. Kriminalisasi dan Pelanggaran HAM terhadap Masyarakat
Adat
Salah satu indikator lemahnya pengakuan masyarakat adat adalah
tingginya kasus kriminalisasi terhadapnya. Kriminalisasi terjadi saat
masyarakat adat mempertahankan tanah ulayat yang diklaim sebagai

166 Hukum Adat



kawasan hutan negara atau wilayah konsesi perusahaan. Kasus-kasus
mencolok:

a. Kasus Laman Kinipan (2020): Enam warga adat di Kalimantan
Tengah dikriminalisasi karena mempertahankan wilayah adat
dari ekspansi perkebunan sawit.

b. Kasus masyarakat adat Marind di Papua Selatan (2021):
Dilaporkan adanya kekerasan struktural dan pelanggaran HAM
akibat ekspansi perusahaan pangan skala besar.

c. Komunitas Suku Anak Dalam (2018): Terusir dari kawasan adat
di Jambi akibat konflik lahan dengan perusahaan HTI.
Kriminalisasi ini tidak hanya melanggar hak atas tanah, tapi juga

hak atas identitas budaya, kehidupan layak, dan partisipasi politik,
sebagaimana dijamin dalam Pasal 27, 28, dan 33 UUD 1945 serta
ICCPR.

4. Pengakuan Daerah dan Peran Pemerintah Lokal

Pada ketiadaan UU nasional, banyak pemerintah daerah
mengambil inisiatif untuk mengeluarkan perda pengakuan masyarakat
adat. Hingga 2022, terdapat lebih dari 100 peraturan daerah yang
mengakui masyarakat hukum adat. Beberapa contoh:

a. Perda Kabupaten Lebak No. 8 Tahun 2015 tentang Pengakuan

Kesatuan Adat Kasepuhan.

b. Perda Kabupaten Malinau No. 10 Tahun 2012 tentang

Perlindungan dan Pengakuan Masyarakat Adat.

c. Perda Kabupaten Jayapura No. 8 Tahun 2016 tentang Hak

Ulayat.

Banyak perda tersebut tidak diitkuti dengan implementasi
administratif yang konkret, seperti penetapan wilayah adat atau
pemberdayaan lembaga adat. Ini menunjukkan bahwa pengakuan legal
belum tentu berujung pada pemenuhan hak.

5. Peran Lembaga Nasional dan Internasional dalam Advokasi
HAM
a. Komnas HAM
Komisi Nasional Hak Asasi Manusia (Komnas HAM) memiliki
peran strategis dalam mengadvokasi perlindungan hak-hak
masyarakat adat di Indonesia. Lembaga ini secara konsisten

menyuarakan pentingnya pengakuan terhadap masyarakat adat
Buku Ajar 167



168

sebagai pemilik hak kolektif atas tanah, budaya, dan sistem
hukum sendiri. Dalam laporan tahunannya, Komnas HAM
mengkategorikan pelanggaran terhadap hak masyarakat adat
seperti perampasan tanah ulayat, kriminalisasi tokoh adat, dan
marginalisasi dalam pengambilan keputusan sebagai bentuk
pelanggaran HAM berat yang bersifat struktural (Komnas HAM,
2021).

Komnas HAM juga berfungsi sebagai penghubung antara
masyarakat adat dan negara dalam rangka mencari penyelesaian
berbasis HAM. Melalui investigasi, mediasi, hingga pemberian
rekomendasi kebijakan, lembaga ini berupaya agar prinsip-
prinsip HAM menjadi dasar dalam penyusunan dan pelaksanaan
kebijakan pembangunan, khususnya di wilayah adat. Advokasi
ini semakin penting di tengah ekspansi investasi dan proyek-
proyek infrastruktur yang kerap mengabaikan hak kolektif
masyarakat adat atas wilayahnya.

Mahkamah Konstitusi

Mahkamah Konstitusi (MK) berperan penting dalam
memperkuat perlindungan hak masyarakat adat melalui putusan-
putusan yang bernuansa hak asasi manusia. Salah satu putusan
monumental adalah Putusan MK No. 35/PUU-X/2012, yang
menyatakan bahwa ‘“hutan adat bukan lagi bagian dari hutan
negara”, melainkan merupakan milik kolektif masyarakat hukum
adat yang diakui keberadaannya. Putusan ini merupakan
terobosan yuridis dalam menegaskan hak atas tanah dan wilayah
sebagai bagian dari hak asasi masyarakat adat yang bersumber
dari hubungan historis dan spiritual dengan alam.

Implementasi putusan tersebut belum sepenuhnya efektif di
tingkat daerah. Pengakuan atas eksistensi masyarakat adat yang
menjadi syarat utama pelaksanaan putusan MK masih sangat
tergantung pada inisiatif pemerintah daerah melalui peraturan
daerah (perda) atau surat keputusan kepala daerah.
Ketidakkonsistenan ini menyebabkan banyak masyarakat adat
belum mendapatkan kepastian hukum atas wilayahnya, sehingga
tetap rentan terhadap konflik agraria dan ekspansi investasi yang
tidak mempertimbangkan prinsip Free, Prior and Informed
Consent (FPIC).

Hukum Adat



c. Lembaga Internasional

Lembaga-lembaga internasional berperan strategis dalam
mendorong pengakuan dan perlindungan hak masyarakat adat di
berbagai negara, termasuk Indonesia. Organisasi seperti United
Nations Development Programme (UNDP), Forest Peoples
Programme, dan International Fund for Agricultural
Development (IFAD) telah mendukung berbagai inisiatif yang
berorientasi pada hak asasi masyarakat adat. Salah satu program
penting yang didukung adalah REDD+ (Reducing Emissions
from Deforestation and Forest Degradation), yang tidak hanya
menargetkan pelestarian hutan, tetapi juga menempatkan
masyarakat adat sebagai aktor utama dalam pengelolaan wilayah
hutan secara berkelanjutan.

Lembaga-lembaga ini mendorong pendekatan partisipatif seperti
pemetaan partisipatif dan pendanaan berbasis komunitas.
Pemetaan partisipatif memungkinkan masyarakat adat untuk
mendokumentasikan dan mengklaim wilayah adat secara legal,
sementara skema pendanaan komunitas memberi akses langsung
terhadap sumber daya pembangunan tanpa melalui birokrasi
negara yang kerap diskriminatif. Pendekatan ini tidak hanya
memperkuat kapasitas masyarakat adat, tetapi juga membangun
kesadaran global akan pentingnya menghormati dan melindungi
hak-hak kolektif sebagai bagian dari prinsip-prinsip hak asasi
manusia universal.

6. Perempuan Adat dan HAM: Pengakuan Ganda
Perempuan adat menghadapi tantangan ganda: sebagai bagian

dari kelompok adat yang termarjinalisasi, dan sebagai perempuan dalam
struktur adat patriarkal. Dalam konteks HAM, pengakuan terhadap
perempuan adat sangat penting, karena sering menjadi penjaga
pengetahuan budaya dan lingkungan. Menurut Aliansi Perempuan Adat
Nusantara (PEREMPUAN AMAN, 2022), banyak kasus pelanggaran
HAM yang dialami perempuan adat, seperti:

a. Pengusiran paksa dari tanah adat.

b. Kekerasan seksual saat konflik agraria.

c. Tidak diakui dalam kepemimpinan adat.

Buku Ajar 169



Pengakuan terhadap perempuan adat bukan hanya soal
kesetaraan gender, tetapi bagian integral dari pengakuan masyarakat adat
secara utuh.

7. Inisiatif Masyarakat Sipil dan Teknologi Pemetaan Wilayah
Adat

Inisiatif masyarakat sipil berperan kunci dalam perjuangan
masyarakat adat atas hak-haknya, khususnya dalam hal pengakuan
wilayah adat. Organisasi seperti Aliansi Masyarakat Adat Nusantara
(AMAN), Jaringan Kerja Pemetaan Partisipatif (JKPP), dan Wahana
Lingkungan Hidup Indonesia (Walhi) secara aktif mendorong program
pemetaan partisipatif. Hingga tahun 2023, AMAN mencatat bahwa lebih
dari 23 juta hektar wilayah adat telah berhasil dipetakan. Proses ini
melibatkan masyarakat secara langsung, dari pengumpulan data historis,
penandaan batas wilayah, hingga validasi oleh lembaga adat. Kegiatan
ini memperkuat kedaulatan masyarakat adat atas ruang hidup.

Pemetaan partisipatif bukan hanya berfungsi sebagai alat teknis
untuk dokumentasi geografis, tetapi juga sebagai strategi politik untuk
memperjuangkan hak atas tanah dan sumber daya alam. Dengan peta
sebagai bukti sah, masyarakat adat memiliki dasar yang kuat untuk
mengklaim wilayahnya di hadapan negara dan pihak ketiga, termasuk
perusahaan dan investor. Peta ini menjadi instrumen penting dalam
mencegah perampasan lahan (land grabbing) dan menjadi dasar
pengajuan pengakuan formal dari pemerintah melalui Peraturan Daerah
atau Surat Keputusan pengakuan hak ulayat.

Pemetaan partisipatif ini sejalan dengan prinsip-prinsip dalam
United Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples
(UNDRIP), terutama terkait dengan hak atas wilayah dan sumber daya
alam tradisional. UNDRIP menjamin bahwa masyarakat adat memiliki
hak untuk menentukan dan mempertahankan hubungan spiritual,
budaya, dan ekonomi dengan wilayahnya.

8. Dinamika Hukum Global: Pengaruh UNDRIP dan SDGs

Dinamika pengakuan masyarakat adat juga dipengaruhi oleh tren
hukum global. UNDRIP (2007), meski bukan konvensi mengikat,
menjadi rujukan penting bagi Indonesia dalam menyusun kebijakan
terkait masyarakat adat. Poin penting UNDRIP antara lain:

170 Hukum Adat



a. Hak atas penentuan nasib sendiri.
b. Hak atas wilayah, tanah, dan sumber daya.
c. Hak atas praktik budaya dan sistem hukum sendiri.

Agenda 2030 Sustainable Development Goals (SDGs) juga
menekankan pentingnya pelibatan masyarakat adat dalam pencapaian
pembangunan berkelanjutan, khususnya pada Tujuan 15 (Ekosistem
Darat) dan Tujuan 16 (Institusi yang Inklusif).

D. Latihan Soal Bab XI

Latihan Soal Bab XI disusun untuk menguji pemahaman
pembaca terhadap keterkaitan antara hukum adat dan hak asasi manusia
(HAM), khususnya dalam hal implikasi hukum, isu diskriminasi,
dinamika pengakuan masyarakat adat, serta ketegangan antara norma
tradisional dan prinsip universal HAM. Soal-soal dalam bagian ini
dirancang untuk mendorong analisis kritis atas bagaimana hukum adat
dapat berkontribusi pada atau justru menantang pemenuhan HAM.

1. Jelaskan bagaimana konstitusi Indonesia mengakui hak masyarakat
hukum adat dalam konteks Hak Asasi Manusia.

2. Apa sajatantangan utama dalam pengesahan RUU Masyarakat Adat
dan bagaimana keterkaitannya dengan perlindungan HAM?

3. Analisislah bagaimana pelanggaran terhadap masyarakat adat,
seperti penggusuran dan perampasan tanah, dapat dikategorikan
sebagai pelanggaran HAM.

4. Diskusikan bagaimana hukum adat bisa mendukung atau
bertentangan dengan prinsip-prinsip non-diskriminasi dalam HAM.

5. Jelaskan bagaimana hak-hak perempuan adat seringkali terabaikan
dalam sistem hukum adat.

Buku Ajar 171






POLITIK HUKUM
NASIONAL

Kemampuan Akhir yang Diharapkan

Mampu memahami terkait dengan peran hukum adat dalam

pembentukan peraturan perundang-undangan, memahami

problematika dualisme hukum, serta memahami harmonisasi hukum

adat dan hukum positif. Sehingga pembaca dapat mampu menganalisis

pentingnya harmonisasi antara hukum adat dan hukum positif guna

menciptakan sistem hukum yang selaras, berkeadilan, dan responsif

terhadap keragaman sosial budaya di Indonesia.

Materi Pembelajaran

e Peran Hukum Adat dalam Pembentukan Peraturan Perundang-
undangan

e Problematika Dualisme Hukum

e Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Positif

e Latihan Soal Bab XII

Peran Hukum Adat dalam Pembentukan Peraturan

Perundang-undangan

Hukum adat merupakan sistem hukum yang tumbuh dan
berkembang dalam masyarakat Indonesia secara turun-temurun dan
menjadi bagian integral dari identitas hukum nasional. Di tengah arus
globalisasi dan modernisasi hukum, eksistensi hukum adat masih tetap
relevan, terutama dalam pembentukan peraturan perundang-undangan.

Buku Ajar 173



Politik hukum nasional Indonesia menempatkan hukum adat sebagai
sumber hukum formal maupun material dalam pembentukan hukum
positif. Peran hukum adat dalam proses legislasi bukan hanya bersifat
simbolik, melainkan juga substansial, karena mengakomodasi nilai-nilai
lokal, keadilan komunitas, dan struktur sosial yang telah hidup dalam
masyarakat.

1. Konsepsi Hukum Adat dalam Sistem Hukum Nasional

Secara yuridis, pengakuan terhadap hukum adat dapat ditemukan
dalam berbagai peraturan perundang-undangan, di antaranya:

a. Pasal 18B ayat (2) UUD 1945 menyatakan: "Negara mengakui
dan menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat
beserta hak-hak tradisionalnya...".

b. Pasal 28I ayat (3) UUD 1945 menegaskan bahwa identitas
budaya dan hak masyarakat tradisional adalah bagian dari hak
asasi manusia yang dilindungi negara.

Putusan Mahkamah Konstitusi No. 35/PUU-X/2012 juga
mengafirmasi bahwa hutan adat bukan bagian dari hutan negara, yang
menjadi tonggak pengakuan hukum terhadap eksistensi masyarakat
hukum adat dan sistem hukumnya. Pengakuan ini menjadi dasar politik
hukum nasional dalam menjadikan hukum adat sebagai rujukan dalam
pembuatan undang-undang, baik dalam aspek formil (mekanisme
legislasi) maupun materil (substansi norma) (Abubakar, 2013).

2. Hukum Adat sebagai Sumber dalam Pembentukan Hukum

Nasional
Hukum adat berperan sebagai sumber material dalam

penyusunan peraturan perundang-undangan. Sumber material adalah
sumber yang menyediakan nilai, norma, dan prinsip yang dijadikan
ryjukan dalam merumuskan peraturan hukum positif. Dalam banyak
regulasi, terdapat klausul yang membuka ruang bagi eksistensi hukum
adat, seperti:

a. UU No. 6 Tahun 2014 tentang Desa, yang mengakui desa adat
sebagai satuan pemerintahan yang memiliki kewenangan
berbasis hukum adat.

b. UU No. 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan
Lingkungan Hidup, yang memberi tempat bagi kearifan lokal

termasuk hukum adat dalam pengelolaan lingkungan.
174 Hukum Adat



c. UU No. 5 Tahun 1960 tentang Pokok Agraria (UUPA), yang
menempatkan hukum adat sebagai hukum yang berlaku
sepanjang tidak bertentangan dengan kepentingan nasional.
Keterlibatan hukum adat dalam pembuatan regulasi ini

menunjukkan bahwa hukum adat bukan hanya sistem hukum historis,
tetapi juga instrumen hukum yang hidup dan adaptif terhadap perubahan
sosial.

3. Hukum Adat dalam Legislasi Agraria dan Lingkungan

Sektor agraria dan lingkungan adalah dua bidang utama yang
menunjukkan peran nyata hukum adat dalam pembentukan regulasi.
Contoh konkret:

a. Putusan MK No. 35/PUU-X/2012, yang menyatakan bahwa
hutan adat adalah hutan yang berada di wilayah masyarakat
hukum adat dan bukan bagian dari hutan negara, menjadi dasar
hukum dalam perubahan regulasi kehutanan.

b. Peraturan Menteri Lingkungan Hidup dan Kehutanan (Permen
LHK) No. 9 Tahun 2021 memberikan pengakuan atas wilayah
kelola masyarakat adat dalam skema perhutanan sosial.
Kebijakan ini lahir dari tekanan dan advokasi masyarakat adat

yang menggunakan pendekatan hukum adat sebagai alat legitimasi
penguasaan wilayah dan sumber daya alam, yang pada akhirnya
memengaruhi desain regulasi nasional.

4. Integrasi Hukum Adat dalam Politik Hukum Nasional

Politik hukum nasional Indonesia secara perlahan menunjukkan
arah yang lebih inklusif terhadap hukum adat. Hal ini ditunjukkan
dengan beberapa inisiatif kebijakan seperti:

a. Rancangan Undang-Undang Masyarakat Adat (RUU MHA),
yang secara eksplisit menempatkan hukum adat sebagai sistem
hukum yang berdiri sendiri namun diakui negara.

b. Pembangunan hukum nasional berbasis pluralisme hukum,
seperti yang dikemukakan oleh Mahfud MD (2017), menekankan
bahwa sistem hukum nasional tidak dapat dilepaskan dari
pluralitas hukum yang hidup di masyarakat, termasuk hukum
adat, hukum Islam, dan hukum Barat.

Integrasi hukum adat ke dalam sistem hukum nasional tidak

selalu berjalan mulus. Perbedaan paradigma antara hukum adat yang
Buku Ajar 175



bersifat kolektif dan hukum positif yang cenderung individualis
seringkali menjadi titik benturan (Nasution, 2018).

5. Peran Lembaga Adat dan Organisasi Sipil dalam Legislasi

Lembaga adat dan organisasi masyarakat sipil berperan penting
dalam mendorong hukum adat masuk dalam ruang legislasi nasional.
Beberapa strategi yang dilakukan antara lain:

a. Pemetaan wilayah adat dan penulisan hukum adat lokal, sebagai
dasar klaim hukum masyarakat adat. Program ini banyak
dilakukan oleh JKPP dan AMAN.

b. Litigasi strategis dan advokasi legislasi, seperti yang dilakukan
dalam kasus Kinipan, Papua, dan Kalimantan, yang pada
akhirnya mendorong lahirnya kebijakan afirmatif.

c. Dialog dengan DPR dan kementerian terkait, untuk menjamin
substansi hukum adat dimasukkan dalam naskah akademik dan
RUU.

Keterlibatan ini menciptakan ruang deliberatif di mana hukum
adat tidak hanya menjadi objek, tetapi juga subjek dalam pembuatan
hukum.

6. Arah Pengembangan Politik Hukum Berbasis Adat

Pada konteks reformasi hukum dan demokratisasi, arah politik
hukum nasional Indonesia mulai membuka ruang bagi hukum adat
sebagai bagian dari strategi pembangunan hukum yang berkeadilan
sosial. Tren ini tampak dari:

a. Pendekatan bottom-up dalam penyusunan regulasi, terutama
yang berkaitan dengan sumber daya alam, tata ruang, dan desa
adat.

b. Pengakuan atas legal pluralism, yang menerima kenyataan
bahwa lebih dari satu sistem hukum hidup berdampingan dalam
masyarakat dan harus diakomodasi dalam pembuatan hukum
nasional.

c. Penguatan pendekatan socio-legal, yang mendorong peraturan
perundang-undangan tidak hanya berdasarkan asas yuridis
formil, tetapi juga pada asas sosiologis dan kultural.

Dengan penguatan paradigma ini, hukum adat bukan lagi hanya
warisan masa lalu, tetapi aset hukum masa depan yang dapat

memberikan keadilan substantif di tingkat lokal dan nasional.
176 Hukum Adat



B. Problematika Dualisme Hukum

Sistem hukum Indonesia dikenal sebagai sistem hukum yang
pluralistik, yang artinya dalam praktik kehidupan hukumnya terdapat
lebih dari satu sistem hukum yang hidup berdampingan. Dualisme
hukum muncul dari eksistensi hukum negara (positif) di satu sisi dan
hukum adat di sisi lain. Problematika dualisme hukum ini menjadi isu
penting dalam diskursus politik hukum nasional, karena menyangkut
keserasian antara hukum adat yang tumbuh dari nilai-nilai lokal dengan
hukum nasional yang dibentuk oleh negara. Pluralisme hukum
seharusnya menciptakan ruang integrasi, namun dalam praktiknya justru
kerap menimbulkan konflik yuridis dan sosial akibat tumpang tindih
yurisdiksi, perbedaan paradigma, hingga ketimpangan otoritas hukum.

Dualisme hukum di Indonesia merujuk pada kondisi di mana
terdapat dua sistem hukum yang berjalan secara paralel, yaitu hukum
negara (positif) dan hukum adat. Hukum negara merupakan hukum yang
dirumuskan secara formal oleh lembaga legislatif dan ditegakkan oleh
aparat negara. Sementara hukum adat adalah hukum tidak tertulis yang
hidup dan berkembang dalam komunitas masyarakat adat, bersumber
pada nilai-nilai budaya, spiritualitas, dan kearifan lokal. Pasca
kemerdekaan, hukum adat tidak serta-merta dihapus, tetapi
keberadaannya sering berada dalam posisi subordinat terhadap hukum
negara, meskipun diakui secara konstitusional melalui Pasal 18B ayat (2)
dan Pasal 281 UUD 1945. Strategi dalam penyelesaian problematika
dualisme hukum sebagai berikut:

1. Pengakuan Legal dan Formal terhadap Hukum Adat
Pengakuan legal dan formal terhadap hukum adat merupakan
langkah esensial dalam mewujudkan keadilan sosial bagi masyarakat
adat di Indonesia. Selama ini, eksistensi hukum adat kerap bersandar
pada pengakuan informal atau terbatas, meskipun dalam praktiknya
hukum adat telah hidup dan menjadi sistem regulasi sosial yang efektif.
Oleh karena itu, negara perlu mengukuhkan pengakuan hukum ini dalam
kerangka legal formal melalui undang-undang, baik dalam bentuk
regulasi sektoral maupun melalui Undang-Undang khusus seperti RUU
Masyarakat Adat. Tanpa pengakuan formal, masyarakat adat rentan
mengalami marginalisasi, termasuk dalam konflik agraria dan

ketimpangan dalam pengambilan keputusan.
Buku Ajar 177



Pengakuan tersebut harus bersifat menyeluruh, mencakup tiga
elemen utama yaitu wilayah adat, struktur kelembagaan adat, dan norma-
norma hukum adat yang berlaku. Wilayah adat merupakan ruang hidup
masyarakat adat yang mengandung nilai sejarah, ekonomi, spiritual, dan
ekologis. Tanpa pengakuan atas wilayah, masyarakat adat akan terus
terancam kehilangan akses atas sumber daya alam yang dikelola secara
lestari. Selain itu, struktur kelembagaan adat juga perlu diakui sebagai
otoritas yang sah dalam menyelenggarakan pemerintahan lokal berbasis
kearifan tradisional, termasuk dalam penyelesaian sengketa dan
pemeliharaan norma sosial.

Norma hukum adat yang hidup dan berkembang di tengah
masyarakat juga perlu dilegitimasi sebagai bagian dari sistem hukum
nasional, selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip HAM dan
konstitusi. Dengan begitu, norma adat tidak lagi dipandang sebagai
entitas “di luar sistem hukum negara”, melainkan sebagai salah satu
sumber hukum yang diakui. Hal ini sejalan dengan Pasal 18B ayat (2)
UUD 1945 yang menyatakan bahwa negara mengakui dan menghormati
kesatuan-kesatuan  masyarakat hukum adat beserta hak-hak
tradisionalnya.

RUU Masyarakat Adat yang saat ini masih dalam pembahasan di
DPR menjadi momentum penting untuk merumuskan pengakuan yang
menyeluruh dan berpihak kepada kepentingan masyarakat adat. Dalam
draf RUU tersebut, telah diatur mekanisme pengakuan komunitas adat,
penguatan kelembagaan adat, serta perlindungan hak atas tanah, budaya,
dan sistem hukum. Namun, RUU ini harus dijaga agar tidak hanya
menjadi simbol formal, melainkan instrumen yang memiliki daya paksa
hukum dan anggaran untuk implementasinya di lapangan.

2. Integrasi Normatif dan Institusional

Integrasi normatif dan institusional antara hukum negara dan
hukum adat merupakan upaya strategis untuk menciptakan sistem
hukum yang inklusif dan kontekstual. Pendekatan yang digunakan dalam
hal ini adalah legal pluralism, yaitu pengakuan terhadap keberadaan
lebih dari satu sistem hukum dalam suatu negara. Dalam konteks
Indonesia yang majemuk, legal pluralism memungkinkan hukum adat
untuk tetap hidup dan dihormati tanpa harus dilebur atau dihapuskan oleh
sistem hukum negara. Pendekatan ini mencerminkan semangat

178 Hukum Adat



konstitusi, khususnya Pasal 18B ayat (2) UUD 1945 yang menegaskan
pengakuan terhadap masyarakat hukum adat dan hak-haknya.

Pada kerangka legal pluralism, hukum negara tidak mendominasi
secara hegemonik, tetapi berperan sebagai sistem yang mengakomodasi
dan memberikan perlindungan terhadap sistem hukum lokal yang telah
terbukti efektif di komunitasnya. Hal ini membutuhkan pengaturan
normatif yang menjamin keberlanjutan dan pengakuan hukum adat
sebagai sumber hukum yang sah, sepanjang tidak bertentangan dengan
prinsip-prinsip Hak Asasi Manusia dan konstitusi. Misalnya,
penyelesaian sengketa di tingkat masyarakat adat dapat diakui secara
hukum jika mekanismenya menjamin keadilan, transparansi, dan
partisipasi.

Secara institusional, integrasi ini memerlukan sinergi antara
lembaga negara dan lembaga adat. Lembaga adat perlu diberi ruang
hukum untuk berfungsi secara resmi dalam penyelenggaraan keadilan,
pengelolaan sumber daya, dan pelestarian budaya lokal. Pemerintah
daerah dapat berperan sentral dalam fasilitasi dan pengakuan
kelembagaan ini melalui perda atau kebijakan afirmatif lain. Di sisi lain,
lembaga negara seperti pengadilan, aparat penegak hukum, dan
kementerian terkait perlu dilatih untuk memahami dan menghormati
hukum adat sebagai bagian dari sistem hukum nasional.

Integrasi ini juga harus didukung oleh mekanisme verifikasi dan
dokumentasi hukum adat, agar norma-norma lokal dapat dipetakan
secara sistematis dan digunakan sebagai referensi dalam proses hukum.
Inisiatif seperti penyusunan peraturan adat tertulis, pemetaan wilayah
hukum adat, dan pelatihan paralegal adat sangat penting dalam
mendukung legitimasi hukum adat di mata hukum nasional. Di sinilah
peran LSM, akademisi, dan institusi pelatihan hukum menjadi krusial
dalam menjembatani dua sistem tersebut.

3. Penguatan Partisipasi Masyarakat Adat

Penguatan partisipasi masyarakat adat dalam proses legislasi
merupakan salah satu langkah penting dalam mewujudkan keadilan
substansial dan demokrasi deliberatif di Indonesia. Dalam sistem hukum
nasional, keterlibatan masyarakat adat belum sepenuhnya optimal,
padahal memiliki pengetahuan hukum, nilai-nilai sosial, dan struktur
kelembagaan yang telah lama berkembang dan terbukti mampu

mengelola kehidupan masyarakat secara harmonis. Oleh karena itu,
Buku Ajar 179



keterlibatan aktif masyarakat adat dalam setiap tahapan legislasi —
mulai dari perencanaan, penyusunan, pembahasan, hingga evaluasi —
sangat penting agar hukum yang dihasilkan merefleksikan kebutuhan
dan realitas lokal.

Mekanisme partisipatif tersebut dapat dilakukan melalui
konsultasi publik, forum dialog antar pemangku kepentingan, serta
pelibatan perwakilan masyarakat adat secara langsung dalam panitia
legislasi atau tim penyusun peraturan. Prinsip Free, Prior and Informed
Consent (FPIC) yang diakui dalam berbagai instrumen HAM
internasional, seperti UNDRIP, harus menjadi pedoman dalam
menjamin bahwa masyarakat adat tidak hanya sekadar diinformasikan,
tetapi juga diberikan kesempatan untuk menyampaikan aspirasi dan
memberikan persetujuan sebelum kebijakan yang menyangkut hak dan
wilayahnya diberlakukan.

Partisipasi ini bukan hanya bentuk penghormatan terhadap hak
kolektif masyarakat adat, tetapi juga merupakan cara efektif untuk
menyerap nilai-nilai hukum adat ke dalam kebijakan negara. Misalnya,
banyak komunitas adat memiliki norma-norma yang berkaitan dengan
pengelolaan sumber daya alam secara berkelanjutan, penyelesaian
konflik berbasis musyawarah, dan sistem keadilan restoratif. Nilai-nilai
ini sangat relevan dalam konteks krisis ekologis dan keadilan sosial yang
sedang dihadapi negara saat ini. Jika diserap ke dalam kebijakan, hukum
nasional akan menjadi lebih adaptif, kontekstual, dan berpihak pada
komunitas yang rentan.

Penguatan partisipasi juga mencerminkan pengakuan terhadap
kedaulatan masyarakat adat dalam menentukan nasib dan tata hukumnya
sendiri. Negara tidak boleh hanya menjadi regulator dari atas, tetapi
harus menjadi fasilitator dialog antar norma hukum. Pelibatan
masyarakat adat juga dapat menghindari konflik horizontal maupun
vertikal akibat ketidaksesuaian antara hukum negara dan nilai adat.
Keterlibatan ini akan meningkatkan rasa memiliki terhadap hukum dan
memperkuat legitimasi produk legislasi di mata masyarakat.

4. Reformasi Pendidikan dan Aparat Penegak Hukum

Reformasi pendidikan hukum dan pelatihan bagi aparat penegak
hukum menjadi krusial dalam konteks Indonesia yang kaya akan
keragaman budaya dan sistem hukum. Negara ini tidak hanya mengenal

satu sistem hukum formal yang bersifat positivistik, tetapi juga memiliki
180 Hukum Adat



sistem hukum adat yang hidup dan berlaku di berbagai komunitas.
Namun, banyak aparat penegak hukum — baik polisi, jaksa, maupun
hakim — masih dominan mengandalkan pendekatan legalistik semata,
tanpa mempertimbangkan konteks sosial dan budaya masyarakat lokal.
Oleh karena itu, pendidikan hukum harus mulai mengintegrasikan
pemahaman tentang pluralisme hukum sebagai bagian penting dari
kurikulum resmi.

Pluralisme hukum mengakui eksistensi hukum negara, hukum
adat, dan hukum agama sebagai sistem yang hidup berdampingan.
Dengan pemahaman ini, aparat penegak hukum tidak hanya akan fokus
pada penegakan hukum positif, tetapi juga mempertimbangkan
penyelesaian berbasis norma lokal yang lebih adaptif dan kontekstual.
Misalnya, dalam sengketa tanah adat atau pelanggaran adat ringan,
pendekatan restoratif yang mengedepankan musyawarah dan pemulihan
hubungan sosial lebih sesuai ketimbang pendekatan represif yang
berujung pada pemidanaan. Hal ini sejalan dengan prinsip keadilan
restoratif yang berkembang dalam sistem peradilan modern.

Pelatihan dan penyuluhan bagi aparat hukum tentang keberadaan
dan kedudukan hukum adat perlu difasilitasi secara sistematis. Institusi
seperti Mahkamah Agung, Komisi Yudisial, dan Lembaga Pendidikan
Kepolisian serta Kejaksaan harus menjadikan materi tentang hukum adat
dan HAM sebagai bagian integral dari program pendidikan dan
pelatihan. Di sisi lain, kerja sama dengan lembaga adat dan tokoh
masyarakat lokal penting dilakukan untuk memperkuat pemahaman
empiris aparat tentang sistem hukum adat yang berlaku di daerah
tugasnya.

Reformasi pendidikan ini juga akan memperkuat kepercayaan
masyarakat adat terhadap negara. Ketika aparat memahami,
menghormati, dan mampu berinteraksi secara adil dengan sistem hukum
adat, potensi konflik antara negara dan komunitas lokal dapat
diminimalkan. Selain itu, pendekatan ini akan mendorong partisipasi
masyarakat adat dalam penegakan hukum dan pemeliharaan ketertiban
sosial, karena merasa norma-norma dihormati dan diakomodasi dalam
sistem nasional.

Buku Ajar 181



C. Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Positif

Harmonisasi hukum adalah proses penyelarasan dua atau lebih
sistem hukum yang berbeda agar dapat hidup berdampingan secara
sinergis, tanpa saling meniadakan satu sama lain. Dalam konteks hukum
Indonesia, harmonisasi berarti menjembatani perbedaan antara hukum
adat yang bersifat tidak tertulis, partikularistik, dan berbasis komunitas
dengan hukum positif yang cenderung universal, formalistik, dan
mengikat secara nasional (Arrasid, 2020). Harmonisasi bukan berarti
menyeragamkan  atau  menghapuskan  hukum  adat, tetapi
menempatkannya sebagai bagian integral dalam sistem hukum nasional.
Ini mencakup aspek substansi hukum, kelembagaan, prosedur, hingga
sumber kewenangan normatif.

Beberapa alasan mengapa harmonisasi ini menjadi urgen adalah:

1. Pengakuan konstitusional terhadap masyarakat adat dan hak
tradisionalnya.
2. Banyaknya konflik agraria, lingkungan, dan sumber daya alam yang
berakar pada tumpang tindih antara hak ulayat dan regulasi negara.
3. Dorongan dari masyarakat adat sendiri untuk memiliki perlindungan
hukum yang setara dan diakui negara.
4. Meningkatnya perhatian global terhadap hak-hak masyarakat adat,
termasuk dalam agenda pembangunan berkelanjutan (SDGs).
a. Bentuk-Bentuk Harmonisasi
1) Harmonisasi Normatif
Harmonisasi normatif merupakan bentuk penyelarasan
antara norma-norma hukum adat dengan sistem hukum
positif negara. Dalam konteks ini, negara tidak serta-merta
menghapus hukum adat, melainkan mengintegrasikannya ke
dalam kerangka hukum nasional melalui peraturan
perundang-undangan. Contoh konkret dari harmonisasi ini
adalah Putusan Mahkamah Konstitusi (MK) No. 35/PUU-
X/2012 yang menegaskan bahwa hutan adat bukan lagi
merupakan bagian dari hutan negara, melainkan menjadi
milik masyarakat hukum adat. Putusan ini memberi
pengakuan hukum formal terhadap hak kolektif masyarakat
adat atas wilayahnya, vyang sebelumnya kerap
dikesampingkan dalam kebijakan kehutanan nasional.

182 Hukum Adat



2)

3)

Buku Ajar

Harmonisasi normatif semacam ini sangat penting dalam
membangun sistem hukum yang pluralis dan responsif
terhadap realitas sosial-budaya masyarakat Indonesia.
Dengan adanya pengakuan normatif terhadap hukum adat,
negara turut memastikan bahwa perlindungan hak
masyarakat adat tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip
hukum nasional maupun internasional, khususnya hak asasi
manusia. Harmonisasi ini juga membuka ruang bagi
masyarakat adat untuk mendapatkan kepastian hukum atas
wilayah dan identitas hukumnya, sehingga memperkuat
posisinya dalam menghadapi berbagai tantangan, termasuk
eksploitasi sumber daya alam dan konflik agraria.
Harmonisasi Institusional

Harmonisasi institusional merujuk pada pengakuan dan
integrasi kelembagaan adat ke dalam sistem pemerintahan
formal. Salah satu bentuk konkretnya adalah pengakuan desa
adat dalam Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang
Desa. Dalam regulasi ini, desa adat diakui sebagai entitas
pemerintahan yang sah, berdiri sejajar dengan desa
administratif. Pengakuan tersebut memberi kelembagaan
adat dasar hukum wuntuk menjalankan fungsi-fungsi
pemerintahan, pembangunan, dan pelayanan publik sesuai
dengan nilai-nilai dan struktur sosial-budaya lokal.

Dengan harmonisasi ini, lembaga adat tidak hanya memiliki
legitimasi sosial tetapi juga otoritas hukum formal dalam
pengambilan keputusan lokal. Hal ini memperkuat posisi
masyarakat adat dalam menentukan arah pembangunan di
wilayahnya, serta membuka akses terhadap dana desa dan
program pemerintah lainnya. Lebih dari itu, keberadaan
lembaga adat yang diakui secara legal juga menciptakan
ruang dialog antara hukum negara dan hukum adat, yang
pada akhirnya berkontribusi terhadap pembangunan yang
lebih partisipatif dan kontekstual.

Harmonisasi Prosedural

Harmonisasi prosedural merupakan bentuk penyelarasan
antara mekanisme penyelesaian konflik adat dengan sistem
hukum formal, terutama dalam ranah peradilan. Dalam

konteks ini, penyelesaian sengketa melalui musyawarah adat
183



184

4)

yang bersifat restoratif mulai diakui sebagai bagian dari
proses hukum yang sah, terutama dalam kasus-kasus ringan
seperti pelanggaran norma sosial atau pidana ringan. Hal ini
tercermin dalam beberapa kebijakan peradilan yang
membuka ruang mediasi penal atau diversi, khususnya bagi
komunitas adat yang memiliki sistem penyelesaian sendiri
(Alviolita, 2022).

Pendekatan ini memberi manfaat ganda: pertama,
mengurangi beban pengadilan formal dalam menangani
kasus-kasus yang dapat diselesaikan di tingkat komunitas;
kedua, memperkuat eksistensi dan legitimasi hukum adat
dalam konteks hukum nasional. Harmonisasi prosedural ini
juga memungkinkan sistem peradilan negara menjadi lebih
responsif terhadap kearifan lokal, selama tetap menjaga
prinsip-prinsip hak asasi manusia dan keadilan yang setara
bagi seluruh warga negara.

Harmonisasi Fungsional

Harmonisasi fungsional mengacu pada bentuk kerja sama
yang bersifat praktis antara aparat negara dan masyarakat
adat dalam pelaksanaan hukum di lapangan. Dalam konteks
ini, hukum adat tidak semata-mata diakui secara normatif,
tetapi juga diberdayakan melalui kolaborasi nyata dalam
pengelolaan sumber daya alam, pelestarian lingkungan, serta
program-program pembangunan berbasis komunitas.
Contohnya terlihat dalam pelaksanaan program perhutanan
sosial, di mana masyarakat adat diberi hak kelola atas
kawasan hutan berdasarkan pengetahuan lokal, dengan
dukungan legal dari pemerintah.

Kerja sama ini menunjukkan bahwa hukum negara dan
hukum adat dapat berjalan seiring secara fungsional, bukan
saling meniadakan. Harmonisasi fungsional memperkuat
posisi masyarakat adat sebagai mitra aktif dalam
pembangunan yang berkelanjutan, sekaligus menciptakan
mekanisme pengawasan dan akuntabilitas yang melibatkan
dua sistem hukum. Bentuk harmonisasi ini menjadi bukti
bahwa integrasi tidak harus bersifat dominatif, tetapi dapat
diwujudkan melalui dialog, kerja sama, dan saling

menghormati peran masing-masing.
Hukum Adat



b. Tantangan dalam Harmonisasi

1)

2)

Buku Ajar

Pendekatan Sentralistik dalam Legislasi

Pendekatan sentralistik dalam proses legislasi menjadi
tantangan utama dalam upaya harmonisasi hukum adat dan
hukum nasional. Banyak kebijakan nasional, seperti
Undang-Undang Minerba dan Undang-Undang Cipta Kerja,
dinilai tidak memberikan ruang yang cukup bagi keberadaan
hukum adat. Dalam kedua undang-undang tersebut,
pengaturan mengenai pemanfaatan sumber daya alam lebih
menekankan pada kepentingan investasi dan pertumbuhan
ekonomi nasional, sehingga seringkali mengabaikan hak
ulayat dan keberlanjutan hidup masyarakat adat di
wilayahnya sendiri.

Dominasi  pendekatan top-down ini menyebabkan
masyarakat adat kehilangan akses terhadap pengambilan
keputusan yang berdampak langsung pada tanah dan
kehidupan. Prosedur legislasi yang minim partisipasi dari
komunitas adat juga berkontribusi terhadap lahirnya regulasi
yang bias terhadap sistem hukum formal. Hal ini
menunjukkan bahwa tanpa perubahan pendekatan dalam
proses pembentukan hukum nasional, harmonisasi hukum
adat hanya akan menjadi wacana normatif tanpa penerapan
nyata yang adil dan inklusif.

Ketiadaan Payung Hukum Komprehensif

Ketiadaan payung hukum yang komprehensif menjadi
hambatan krusial dalam proses harmonisasi hukum adat
dengan sistem hukum nasional. Rancangan Undang-Undang
(RUU) Masyarakat Adat belum juga disahkan, padahal
regulasi ini sangat dibutuhkan untuk memberikan dasar
hukum yang kuat bagi pengakuan dan perlindungan hak-hak
masyarakat adat. Tanpa payung hukum tersebut, berbagai
upaya pengakuan seringkali bersifat sektoral, terbatas pada
kebijakan lokal, atau bergantung pada inisiatif politik di
tingkat daerah.

Akibatnya, hak-hak masyarakat adat seperti penguasaan atas
tanah ulayat, kelembagaan adat, serta sistem hukum
tradisional tidak mendapatkan jaminan perlindungan yang

merata dan menyeluruh. Hal ini memperkuat kerentanan
185



186

3)

4)

masyarakat adat terhadap perampasan lahan, marginalisasi
sosial, dan kriminalisasi.

Ketimpangan Akses Politik dan Hukum

Ketimpangan akses politik dan hukum menjadi tantangan
mendasar dalam upaya harmonisasi hukum adat dengan
sistem hukum nasional. Masyarakat adat kerap menghadapi
hambatan struktural untuk terlibat dalam forum legislasi dan
ruang-ruang pengambilan kebijakan, baik di tingkat lokal
maupun nasional. Rendahnya representasi dalam lembaga
politik dan birokrasi menyebabkan aspirasi serta nilai-nilai
adat jarang terakomodasi dalam produk hukum negara. Hal
ini memperparah marginalisasi masyarakat adat dalam
proses pembuatan regulasi yang berdampak langsung pada
kehidupan.

Minimnya akses tersebut juga berdampak pada lemahnya
posisi tawar masyarakat adat dalam mempertahankan hak
ulayat, identitas budaya, dan sistem hukum lokal. Dalam
banyak kasus, proyek pembangunan atau kebijakan investasi
di wilayah adat diputuskan tanpa konsultasi yang bermakna,
melanggar prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC).
Untuk menjamin harmonisasi yang adil dan setara, perlu
adanya mekanisme afirmatif yang membuka ruang
partisipasi aktif masyarakat adat dalam perumusan dan
evaluasi kebijakan publik.

Perbedaan Paradigma

Perbedaan paradigma antara hukum positif dan hukum adat
menjadi tantangan utama dalam proses harmonisasi
keduanya. Hukum positif di Indonesia cenderung
menekankan aspek normatif dan represif—berbasis
peraturan tertulis, sanksi pidana, dan prosedur formal—yang
bersifat kaku. Sebaliknya, hukum adat lebih menitikberatkan
pada nilai-nilai kearifan lokal, musyawarah, dan pemulihan
hubungan sosial (restoratif), serta sering kali bersifat
fleksibel dan kontekstual. Ketika dua sistem ini bertemu
dalam praktik, sering terjadi konflik interpretasi dalam
penanganan kasus-kasus tertentu, khususnya dalam ranah
penyelesaian sengketa sosial atau pelanggaran ringan.

Hukum Adat



Konflik tafsir ini bisa mengakibatkan tumpang tindih
kewenangan antara aparat negara dan lembaga adat, serta
ketidakpastian hukum bagi masyarakat. Misalnya, kasus
pelanggaran moral dalam masyarakat adat bisa dianggap
selesai melalui ritual adat, tetapi tetap diproses oleh penegak
hukum formal karena tidak diakui secara legal. Untuk
mengatasi tantangan ini, diperlukan kerangka regulasi yang
mengakui keberagaman paradigma hukum, serta pelatihan
bagi aparat penegak hukum agar memahami prinsip-prinsip
restoratif dalam hukum adat. Dengan begitu, sinergi antar
sistem hukum dapat tercapai secara lebih adil dan
kontekstual.

c. Strategi Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Positif

1)

Buku Ajar

Pengakuan Formal melalui Legislasi

Pengakuan formal melalui legislasi merupakan strategi
utama dalam upaya harmonisasi antara hukum adat dan
hukum positif. Pengakuan ini harus tercermin dalam
peraturan perundang-undangan nasional dan daerah yang
secara eksplisit menyebut dan mengakui keberadaan
masyarakat adat, struktur sosialnya, wilayah adat, serta
sistem hukum yang dianut. Salah satu contoh kemajuan
dalam konteks ini adalah Putusan Mahkamah Konstitusi No.
35/PUU-X/2012, yang menyatakan bahwa ‘“hutan adat
bukan lagi hutan negara”, dan membuka ruang hukum bagi
pengakuan hak ulayat masyarakat adat. Namun, agar
pengakuan ini memiliki daya laku menyeluruh, perlu
dibarengi dengan legislasi yang lebih komprehensif.
Pengesahan Rancangan Undang-Undang (RUU) Masyarakat
Adat menjadi kunci strategis untuk menjamin kejelasan
status hukum masyarakat adat. RUU ini diharapkan tidak
hanya mengakui eksistensi, tetapi juga menjamin
perlindungan hak atas tanah, budaya, dan sistem hukum
lokal yang dimiliki. Tanpa landasan hukum yang kuat,
pengakuan terhadap masyarakat adat sering kali bersifat
simbolis dan parsial, tergantung pada komitmen pemerintah
daerah atau inisiatif komunitas lokal itu sendiri. Hal ini
menciptakan  ketimpangan  dalam  perlakuan  dan

187



188

2)

3)

perlindungan terhadap masyarakat adat di berbagai wilayah
Indonesia.

Harmonisasi dalam Desain Kebijakan

Harmonisasi antara hukum adat dan hukum positif perlu
diwujudkan dalam desain kebijakan publik yang sensitif
terhadap hak-hak masyarakat adat. Salah satu prinsip penting
dalam konteks ini adalah Free, Prior and Informed Consent
(FPIC), vyaitu persetujuan bebas, didahulukan, dan
berdasarkan informasi yang memadai dari masyarakat adat
sebelum suatu proyek pembangunan dijalankan di
wilayahnya. Prinsip ini bertujuan untuk memastikan bahwa
masyarakat adat memiliki kendali atas tanah, hutan, dan
sumber daya alam yang dimiliki secara turun-temurun, serta
tidak menjadi korban dari kebijakan yang top-down dan
eksploitatif.

Pada banyak kasus, konflik agraria dan pelanggaran hak
masyarakat adat terjadi karena kebijakan pembangunan tidak
melibatkannya sejak awal. Ketidakhadiran masyarakat adat
dalam proses perencanaan sering berujung pada
penggusuran, kriminalisasi, dan perampasan hak atas tanah.
Penerapan prinsip FPIC secara konsisten dalam desain
kebijakan akan menciptakan hubungan yang lebih setara
antara negara dan masyarakat adat. Hal ini juga merupakan
implementasi konkret dari komitmen Indonesia terhadap
instrumen internasional seperti United Nations Declaration
on the Rights of Indigenous Peoples (UNDRIP), yang telah
diratifikasi secara moral dan dijadikan rujukan oleh
lembaga-lembaga nasional.

Dialog Interlegal dan Mediasi Budaya

Strategi harmonisasi hukum adat dan hukum positif
membutuhkan pendekatan yang tidak semata-mata legal
formal, tetapi juga kultural dan dialogis. Salah satu cara yang
dapat ditempuh adalah melalui dialog interlegal dan mediasi
budaya. Dialog ini dimaksudkan untuk mempertemukan
nilai-nilai yang hidup dalam hukum adat dengan prinsip-
prinsip hukum positif dalam kerangka saling memahami,
bukan saling meniadakan. Rina (2021), proses harmonisasi

akan lebih efektif jika dibangun di atas landasan komunikasi
Hukum Adat



4)

Buku Ajar

dua arah, di mana semua pihak merasa didengar dan
dihargai.

Dialog interlegal juga memungkinkan identifikasi titik temu
antara hukum adat yang bersifat restoratif dan hukum negara
yang cenderung normatif dan represif. Dalam banyak kasus,
penyelesaian sengketa atau pelanggaran hukum yang
melibatkan masyarakat adat sering menimbulkan ketegangan
karena perbedaan paradigma hukum. Oleh karena itu,
mediasi budaya menjadi penting sebagai mekanisme yang
menjembatani dua sistem hukum tersebut. Melalui
pendekatan ini, negara dapat memahami konteks
sosiokultural masyarakat adat, sementara masyarakat adat
dapat diberikan pemahaman mengenai batas-batas
penerapan hukum nasional yang lebih luas.

Pendidikan dan Pelatihan Aparatur

Pendidikan dan pelatihan aparatur negara merupakan strategi
penting dalam harmonisasi antara hukum adat dan hukum
positif. Banyak kasus kriminalisasi terhadap masyarakat adat
terjadi karena kurangnya pemahaman aparat terhadap
eksistensi dan mekanisme hukum adat. Aparat penegak
hukum seperti polisi, jaksa, hakim, maupun anggota
legislatif sering kali menerapkan hukum nasional secara
kaku tanpa mempertimbangkan konteks sosial dan budaya
masyarakat adat. Akibatnya, praktik adat seperti sanksi adat,
pengelolaan lahan ulayat, atau bentuk-bentuk penyelesaian
sengketa  tradisional kerap disalahartikan sebagai
pelanggaran hukum formal.

Penyuluhan dan pelatihan berkelanjutan sangat diperlukan
untuk membekali para aparat dengan perspektif pluralisme
hukum dan pendekatan berbasis hak asasi manusia.
Pendidikan ini harus mencakup prinsip-prinsip seperti
restorative justice, hak kolektif masyarakat adat, serta asas
non-diskriminasi. Dengan pengetahuan tersebut, aparat
dapat mengambil keputusan hukum yang lebih adil dan
kontekstual. Pelatihan juga harus melibatkan komunitas adat
sebagai narasumber agar aparat memahami praktik adat
secara langsung dan otentik.

189



5) Dekonsentrasi Kewenangan kepada Daerah

Dekonsentrasi kewenangan kepada pemerintah daerah
merupakan langkah strategis dalam mendorong harmonisasi
antara hukum adat dan hukum positif. Pemerintah pusat tidak
dapat sepenuhnya memahami kompleksitas dan keragaman
sistem hukum adat di seluruh wilayah Indonesia. Oleh
karena itu, pelimpahan kewenangan pengakuan, pembinaan,
dan perlindungan terhadap masyarakat adat kepada daerah
menjadi penting. Dengan otonomi yang lebih besar,
pemerintah daerah dapat merancang kebijakan yang lebih
kontekstual sesuai dengan karakteristik sosial, budaya, dan
ekologis lokal, termasuk pengakuan atas wilayah adat,
kelembagaan adat, serta norma-norma adat.

Implementasi kebijakan ini telah didukung oleh kerangka
hukum seperti UU No. 23 Tahun 2014 tentang Pemerintahan
Daerah dan Permendagri No. 52 Tahun 2014 tentang
Pedoman Pengakuan dan Perlindungan Masyarakat Hukum
Adat. Pemerintah daerah dapat menerbitkan peraturan
daerah (perda) sebagai dasar legal pengakuan terhadap
eksistensi dan hak-hak masyarakat adat, termasuk hak atas
tanah, sumber daya alam, serta sistem peradilan adat. Peran
strategis kepala daerah dan DPRD dalam memfasilitasi
dialog dengan masyarakat adat sangat penting untuk
memastikan bahwa perda yang dihasilkan benar-benar
partisipatif dan mencerminkan aspirasi lokal.

D. Latihan Soal Bab XII

Latihan Soal Bab XII disusun untuk memperdalam pemahaman
pembaca mengenai keterkaitan antara hukum adat dan politik hukum
nasional, khususnya terkait peran hukum adat dalam proses legislasi,
problematika dualisme hukum, serta upaya harmonisasi antara hukum
adat dan hukum positif. Soal-soal berbentuk esai ini dirancang untuk
mengasah kemampuan berpikir kritis dan analitis pembaca dalam
menilai dinamika politik hukum Indonesia yang bersifat pluralistik dan
kontekstual.

1. Jelaskan peran hukum adat dalam pembentukan peraturan

perundang-undangan nasional di Indonesia!
190 Hukum Adat



2. Analisislah faktor dan dampak problematika dualisme hukum antara
hukum adat dan hukum nasional!

3. Uraikan strategi-strategi dalam penyelesaian problematika dualisme
hukum!

4. Uraikan bentuk-bentuk harmonisasi yang umum ditemukan!

5. Bagaimana proses harmonisasi hukum adat dan hukum positif dapat
diwujudkan dalam kerangka negara hukum Indonesia?

Buku Ajar 191






PERSPEKTIF HUKUM
INTERNASIONAL

Kemampuan Akhir yang Diharapkan

Mampu memahami terkait dengan pengakuan internasional terhadap
masyarakat adat, memahami prinsip free, prior and informed consent
(FPIC), serta memahami studi kasus: masyarakat adat dalam hukum
internasional. Sehingga pembaca dapat mampu menganalisis studi
kasus terkait posisi masyarakat adat dalam hukum internasional serta
menilai implikasinya terhadap perlindungan dan pemajuan hak-hak
masyarakat adat di Indonesia.

Materi Pembelajaran

Pengakuan Internasional terhadap Masyarakat Adat

Prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC)

Studi Kasus: Masyarakat Adat dalam Hukum Internasional
Latihan Soal Bab XIII

A. Pengakuan Internasional terhadap Masyarakat Adat

Masyarakat adat merupakan kelompok sosial yang telah lama
eksis dengan sistem hukum, budaya, dan nilai-nilai khas yang diwariskan
secara turun-temurun. Dalam beberapa dekade terakhir, isu pengakuan
terhadap hak-hak masyarakat adat menjadi fokus dalam hukum
internasional. Hal ini tercermin dalam berbagai instrumen internasional,
pernyataan lembaga dunia, serta kebijakan negara-negara terhadap
masyarakat adat. Dalam konteks Indonesia, pengakuan ini memiliki

Buku Ajar 193



implikasi penting terhadap penguatan posisi hukum adat sebagai bagian
dari sistem hukum nasional dan upaya perlindungan hak asasi
masyarakat adat di berbagai wilayah.

1. Evolusi Hukum Internasional tentang Masyarakat Adat

Pengakuan terhadap masyarakat adat dalam hukum internasional
mengalami evolusi panjang, terutama sejak akhir abad ke-20. Organisasi
seperti Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB), International Labour
Organization (ILO), dan sistem regional seperti Inter-American Human
Rights System, mulai secara eksplisit mengakui hak-hak kolektif
masyarakat adat. Puncak dari pengakuan ini adalah diadopsinya United
Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples (UNDRIP)
pada 13 September 2007 oleh Majelis Umum PBB. UNDRIP menjadi
tonggak sejarah dalam penetapan standar internasional mengenai hak-
hak masyarakat adat, termasuk hak atas tanah, sumber daya alam,
budaya, dan partisipasi dalam pengambilan keputusan (United Nations,
2007).

2. Isi Penting UNDRIP dan Implikasinya

UNDRIP menyatakan bahwa masyarakat adat memiliki hak
untuk mempertahankan dan mengembangkan sistem politik, ekonomi,
dan hukumnya sendiri (Pasal 4), juga memiliki hak atas tanah, wilayah,
dan sumber daya yang secara tradisional miliki atau gunakan (Pasal 26).
Dalam hal ini, hukum adatnya diakui sebagai bagian dari mekanisme
hukum yang sah dan harus dihormati (UN, 2007). Meskipun UNDRIP
bukan perjanjian yang mengikat secara hukum (non-binding
declaration), namun prinsip-prinsipnya telah menjadi bagian dari
customary international law (hukum kebiasaan internasional) dalam
beberapa konteks (Anaya, 2015). Beberapa negara bahkan telah merujuk
UNDRIP dalam keputusan hukum atau legislasi nasional, seperti
Kanada, Bolivia, dan Filipina.

3. Peran Lembaga Internasional dan Regional
Beberapa lembaga internasional dan regional memberikan
pengakuan lebih lanjut terhadap masyarakat adat, antara lain:
a. ILO Convention No. 169 (1989)
Konvensi ILO No. 169 Tahun 1989 merupakan instrumen

internasional pertama yang secara khusus mengakui dan
194 Hukum Adat



melindungi hak-hak masyarakat adat dan suku di negara-negara
merdeka. Konvensi ini menegaskan hak masyarakat adat atas
tanah dan sumber daya alam yang secara tradisional dimiliki,
serta memberikan perlindungan terhadap budaya, bahasa, dan
praktik sosial. Selain itu, konvensi ini menjamin hak masyarakat
adat untuk berpartisipasi dalam pengambilan keputusan dan
pembangunan yang memengaruhi kehidupan, termasuk hak atas
pendidikan dan pelayanan publik yang relevan secara budaya.
Salah satu prinsip utama dalam Konvensi ILO 169 adalah
pengakuan atas hak masyarakat adat untuk menentukan nasib
sendiri (self-determination), artinya berhak untuk menetapkan
prioritas pembangunan sendiri sesuai dengan identitas dan nilai-
nilai tradisional. Meskipun konvensi ini bersifat mengikat secara
hukum bagi negara yang meratifikasinya, hingga kini Indonesia
belum menjadi salah satu negara pihak. Namun demikian,
prinsip-prinsip yang terkandung di dalamnya tetap relevan
sebagai panduan etis dan normatif dalam upaya reformasi hukum
nasional dan penguatan pengakuan hak-hak masyarakat adat di
Indonesia.

b. Inter-American Court of Human Rights (IACHR)
Inter-American Court of Human Rights (IACHR) berperan
penting dalam memperkuat perlindungan hak masyarakat adat di
kawasan Amerika. Salah satu putusan landmark adalah Awas
Tingni v. Nicaragua (2001), di mana pengadilan menyatakan
bahwa pemerintah Nikaragua telah melanggar hak masyarakat
adat Awas Tingni karena gagal mengakui dan melindungi
wilayah adat dari eksploitasi tanpa persetujuan. Dalam
putusannya, IACHR menegaskan bahwa hak atas tanah
masyarakat adat bukan sekadar hak administratif, tetapi bagian
dari hak asasi manusia yang bersifat kolektif.

Kasus ini menjadi preseden penting karena mengakui bahwa
sistem hukum adat dalam mengatur tanah dan wilayah memiliki
legitimasi hukum internasional. Pengadilan juga menyatakan
bahwa negara  memiliki  kewajiban  positif  untuk
mengidentifikasi, mendaftarkan, dan melindungi wilayah adat
secara legal. Putusan IACHR ini telah memengaruhi banyak
negara di Amerika Latin untuk mereformasi kebijakan

Buku Ajar 195



pertanahan dan menjadi rujukan global dalam menjamin hak
masyarakat adat atas tanah dan sumber daya alam.

c. Permanent Forum on Indigenous Issues (UNPFII)
Permanent Forum on Indigenous Issues (UNPFII) adalah sebuah
lembaga konsultatif di bawah Dewan Ekonomi dan Sosial PBB
(ECOSOC) vyang didirikan untuk memperkuat partisipasi
masyarakat adat dalam kebijakan global. Forum ini menjadi
ruang strategis bagi perwakilan masyarakat adat dari seluruh
dunia untuk menyuarakan kepentingan terkait hak asasi,
pembangunan berkelanjutan, dan pelestarian budaya. UNPFII
berfungsi sebagai platform dialog antara masyarakat adat, negara
anggota PBB, dan badan-badan internasional, dengan
menekankan pentingnya hukum adat sebagai bagian integral dari
sistem hukum pluralistik dalam konteks globalisasi.
Pada forum tahunan yang diadakan di markas besar PBB di New
York, UNPFII mendorong pengakuan formal terhadap sistem
hukum adat dan perlindungan hak atas tanah, identitas budaya,
serta spiritualitas masyarakat adat. Selain itu, UNPFII juga
memberikan rekomendasi kepada berbagai lembaga PBB untuk
memastikan bahwa kebijakan pembangunan tidak merugikan
masyarakat adat. Dengan pendekatan partisipatif dan berbasis
hak, forum ini berperan penting dalam memperluas pengakuan
terhadap hak-hak kolektif masyarakat adat secara internasional
(UNPFIIL, 2020).

4. Pengakuan Internasional dan Dampaknya di Indonesia
Indonesia belum meratifikasi ILO Convention No. 169, namun
telah menunjukkan komitmen terhadap pengakuan masyarakat adat
melalui keterlibatan dalam UNDRIP. Dalam pernyataan resminya di
PBB dan dokumen-dokumen HAM internasional, Indonesia mengakui
bahwa masyarakat adat memiliki hak atas tanah, budaya, dan hukum
adat. Komitmen ini juga tercermin dalam Putusan Mahkamah Konstitusi
No. 35/PUU-X/2012 yang menyatakan bahwa “hutan adat adalah hutan
yang berada dalam wilayah masyarakat hukum adat.” Putusan ini
merespons desakan masyarakat sipil agar negara mengakui eksistensi
hukum adat dan hak kolektif masyarakat adat atas tanah ulayat. Namun
demikian, pengakuan ini masih menghadapi tantangan dalam

implementasi. Salah satunya adalah belum disahkannya RUU
196 Hukum Adat



Masyarakat Adat secara nasional. Selain itu, konflik agraria yang
melibatkan masyarakat adat masih kerap terjadi.

5. Kiritik dan Tantangan dalam Implementasi Internasional
Meski pengakuan internasional terhadap masyarakat adat
meningkat, sejumlah tantangan masih mengemuka, antara lain:
a. Keterbatasan Ratifikasi

Salah satu kritik utama dalam implementasi perlindungan hak
masyarakat adat di tingkat internasional adalah rendahnya tingkat
ratifikasi terhadap instrumen hukum yang mengikat, seperti ILO
Convention No. 169. Konvensi ini secara eksplisit mengakui
hak-hak masyarakat adat atas tanah, budaya, pendidikan, dan
penentuan nasib sendiri. Namun hingga kini, hanya sebagian
kecil negara anggota ILO yang meratifikasinya. Negara-negara
besar, termasuk Indonesia, belum menunjukkan komitmen untuk
mengikatkan diri secara hukum pada ketentuan-ketentuan
tersebut, meskipun secara moral mendukung prinsip-prinsipnya
dalam forum internasional.

Ketiadaan ratifikasi berdampak signifikan terhadap efektivitas
perlindungan hak masyarakat adat. Tanpa status hukum yang
mengikat, negara tidak memiliki kewajiban legal untuk
menyesuaikan kebijakan nasional dengan standar internasional
tersebut. Akibatnya, banyak rekomendasi dari lembaga
internasional tidak diimplementasikan secara konsisten di tingkat
nasional. Di Indonesia, misalnya, meskipun ada kemajuan seperti
Putusan MK No. 35/PUU-X/2012, masih belum ada pengakuan
penuh melalui undang-undang seperti RUU Masyarakat Adat.
Hal ini menunjukkan bahwa tanpa ratifikasi dan penguatan
hukum domestik, perlindungan terhadap masyarakat adat tetap
rentan dan bersifat sporadis.

b. Politik dan Ekonomi Negara

Salah satu tantangan terbesar dalam implementasi perlindungan
hak masyarakat adat di tingkat internasional adalah konflik
kepentingan antara perlindungan hak kolektif dan kepentingan
politik-ekonomi negara. Banyak negara, termasuk Indonesia,
lebih mengutamakan investasi, pertumbuhan ekonomi, dan
eksploitasi sumber daya alam demi kepentingan nasional atau

korporasi besar. Akibatnya, hak-hak masyarakat adat terutama
Buku Ajar 197



198

atas tanah ulayat, hutan, dan air sering kali terabaikan atau
dilanggar. Pemerintah cenderung memberikan konsesi kepada
perusahaan besar tanpa melalui mekanisme persetujuan bebas,
didahului, dan diinformasikan (Free, Prior, and Informed
Consent/FPIC), yang seharusnya menjadi standar minimum
dalam proyek yang menyangkut wilayah adat.

Tekanan politik dan ekonomi ini juga membuat pemerintah
enggan mengadopsi instrumen internasional yang memberikan
perlindungan kuat terhadap hak masyarakat adat. Dalam banyak
kasus, masyarakat adat justru diposisikan sebagai penghambat
pembangunan, bukan sebagai subjek hukum yang sah. Hal ini
menciptakan ketimpangan struktural dalam akses terhadap
keadilan dan sumber daya. Meskipun lembaga internasional
seperti PBB dan ILO telah mengeluarkan pedoman dan konvensi,
implementasinya di tingkat nasional sangat dipengaruhi oleh
dinamika politik domestik dan kepentingan ekonomi jangka
pendek negara.

Kooptasi dan Simbolisme

Kooptasi dan simbolisme menjadi tantangan serius dalam
perlindungan hak-hak masyarakat adat di tingkat internasional
dan nasional. Dalam beberapa kasus, pengakuan formal terhadap
masyarakat adat tidak diiringi dengan langkah-langkah substantif
untuk menjamin hak-haknya atas tanah, budaya, dan kedaulatan
hukum. Pemerintah atau lembaga internasional terkadang hanya
mengadopsi bahasa-bahasa “pengakuan” dalam dokumen resmi
tanpa mekanisme implementasi yang jelas. Akibatnya,
masyarakat adat tetap mengalami marginalisasi, sementara
negara mendapatkan legitimasi seolah telah memenuhi standar
hak asasi manusia (Azhari, 2012).

Pengakuan simbolik ini bisa menjadi alat kontrol terhadap
wilayah adat. Alih-alih memberikan kemandirian kepada
komunitas adat, negara tetap mempertahankan kekuasaan penuh
melalui regulasi dan perizinan yang bersifat top-down. Hal ini
menyebabkan masyarakat adat hanya dijadikan mitra formal
dalam proyek-proyek pembangunan tanpa memiliki daya tawar
atau kendali nyata. Praktik kooptasi semacam ini menurunkan
kepercayaan masyarakat adat terhadap negara dan membatasi

Hukum Adat



efektivitas  perlindungan ~ hukum  internasional  yang
sesungguhnya dimaksudkan untuk memberdayakan.

d. Dualisme Hukum
Dualisme hukum antara sistem hukum nasional dan hukum adat
menjadi salah satu hambatan utama dalam implementasi
perlindungan hak masyarakat adat. Sistem hukum nasional, yang
banyak dipengaruhi oleh tradisi hukum Barat, cenderung
menekankan prinsip kepemilikan individual dan formalitas
administratif. Sementara itu, hukum adat mengenal sistem
kepemilikan kolektif yang bersifat turun-temurun dan berbasis
pada hubungan sosial serta spiritual dengan tanah.
Ketidaksinkronan ini sering memicu konflik, terutama ketika
negara mengeluarkan izin pengelolaan sumber daya kepada
korporasi tanpa persetujuan masyarakat adat yang merasa
memiliki hak atas wilayah tersebut secara komunal (Nasution,
2018).
Ketegangan antara kedua sistem hukum ini menunjukkan
pentingnya pendekatan harmonisasi yang tidak hanya bersifat
normatif, tetapi juga struktural. Negara perlu mengakui dan
mengakomodasi prinsip-prinsip hukum adat dalam kebijakan
nasional, termasuk dalam sistem pertanahan, kehutanan, dan
perizinan investasi. Jika tidak, dualisme hukum akan terus
memperkuat ketimpangan kekuasaan antara negara dan
masyarakat adat, serta melemahkan posisi hukum komunitas
lokal dalam memperjuangkan hak-haknya. Maka, reformasi
hukum yang responsif terhadap pluralisme hukum menjadi
krusial dalam mewujudkan keadilan substantif bagi masyarakat
adat.

6. Perspektif Dekolonial dalam Pengakuan Hukum Adat
Perspektif dekolonial dalam pengakuan hukum adat muncul
sebagai respons kritis terhadap dominasi sistem hukum Barat yang
dibawa melalui kolonialisme. Dalam sejarahnya, kolonialisme tidak
hanya menjajah wilayah fisik, tetapi juga mendominasi struktur
pengetahuan dan sistem hukum lokal. Hukum adat, yang hidup dan
tumbuh bersama masyarakat adat, sering kali dianggap sebagai sistem
hukum yang inferior, informal, atau bahkan tidak sah oleh negara

kolonial maupun sistem hukum nasional pascakolonial. Dalam konteks
Buku Ajar 199



ini, dekolonisasi hukum bertujuan untuk membongkar warisan
diskriminatif tersebut dan mengembalikan posisi hukum adat sebagai
sistem hukum yang sah dan bermartabat.

Dekolonisasi hukum tidak cukup hanya dengan mengakui
keberadaan hukum adat. Lebih dari itu, dibutuhkan langkah konkret
untuk menempatkan hukum adat sebagai sumber hukum yang setara
dalam sistem hukum nasional maupun internasional. Ini berarti bahwa
hukum adat tidak boleh hanya diperlakukan sebagai pelengkap hukum
negara, tetapi harus diakui sebagai sistem yang memiliki otoritas,
struktur, dan logika sendiri. Dalam banyak kasus, hukum adat
mengedepankan nilai-nilai kolektif, keseimbangan sosial, dan keadilan
restoratif yang dapat menjadi alternatif atas sistem hukum formal yang
terlalu legalistik dan individualistik.

7. Strategi Penguatan Pengakuan Hukum Adat
Untuk menguatkan posisi masyarakat adat dalam hukum
internasional dan nasional, beberapa strategi dapat dikembangkan, antara
lain:
a. Peningkatan Partisipasi
Peningkatan partisipasi masyarakat adat merupakan strategi
utama dalam memperkuat pengakuan terhadap hukum adat baik
di tingkat nasional maupun internasional. Partisipasi aktif bukan
hanya simbolis, melainkan berarti pelibatan yang sejajar dalam
proses pengambilan keputusan yang menyangkut hak, wilayah,
dan masa depan komunitas. Prinsip ini sejalan dengan standar
internasional seperti Free, Prior and Informed Consent (FPIC)
yang mengharuskan persetujuan masyarakat adat sebelum
proyek atau kebijakan dijalankan di wilayah adatnya. Tanpa
partisipasi nyata, kebijakan yang dihasilkan cenderung bersifat
top-down dan berpotensi merugikan masyarakat adat.
Di tingkat nasional, pelibatan masyarakat adat dalam perumusan
kebijakan, khususnya yang terkait dengan agraria, lingkungan,
pendidikan, dan hukum, harus diperkuat melalui mekanisme
formal. Misalnya, melalui pembentukan perwakilan masyarakat
adat dalam lembaga-lembaga legislatif atau dalam tim perumus
rancangan undang-undang seperti RUU Masyarakat Adat.
Keterlibatan ini akan memastikan bahwa nilai-nilai, sistem, dan

struktur hukum adat tercermin dalam kebijakan negara. Selain
200 Hukum Adat



itu, forum-forum konsultasi publik perlu diakses dan dirancang
secara inklusif agar tidak mengabaikan aspirasi komunitas adat
di daerah terpencil.

b. Advokasi RUU Masyarakat Adat
Advokasi terhadap Rancangan Undang-Undang (RUU)
Masyarakat Adat merupakan langkah strategis untuk
memperkuat pengakuan hukum adat dalam sistem hukum
nasional Indonesia. RUU ini diharapkan menjadi payung hukum
komprehensif yang tidak hanya mengakui eksistensi masyarakat
adat, tetapi juga menjamin hak-haknya atas tanah, budaya, serta
sistem hukum lokal yang hidup dan berkembang. Dalam konteks
ini, pengesahan RUU Masyarakat Adat akan menjadi bentuk
konkret komitmen negara terhadap prinsip-prinsip United
Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples
(UNDRIP), yang menekankan pada penghormatan terhadap
kedaulatan hukum adat dan hak menentukan nasib sendiri (self-
determination).
Selama ini, ketiadaan regulasi khusus menyebabkan pengakuan
terhadap masyarakat adat dilakukan secara parsial dan seringkali
tidak mengikat secara hukum. Hal ini membuat masyarakat adat
rentan terhadap konflik agraria, penggusuran, dan kriminalisasi.
RUU Masyarakat Adat dapat menjadi instrumen untuk
menyelaraskan berbagai peraturan sektoral yang selama ini
tumpang tindih, seperti UU Kehutanan, UU Minerba, dan UU
Desa. Dengan advokasi yang kuat, RUU ini dapat memastikan
bahwa masyarakat adat tidak lagi diperlakukan sebagai objek
pembangunan, tetapi sebagai subjek hukum yang setara dan
memiliki hak konstitusional yang dilindungi.

c. Pendidikan Hukum Multikultural
Pendidikan hukum multikultural merupakan strategi penting
dalam penguatan pengakuan hukum adat. Selama ini, kurikulum
pendidikan hukum di Indonesia masih sangat berorientasi pada
sistem hukum positif warisan kolonial, yang cenderung
mengabaikan keberadaan hukum adat sebagai sistem hukum
yang hidup (/iving law). Akibatnya, lulusan pendidikan hukum,
termasuk hakim, jaksa, dan aparat penegak hukum lainnya,
cenderung bersikap formalistik dan memarginalkan mekanisme

hukum yang berbasis komunitas adat. Pembaruan kurikulum
Buku Ajar 201



202

menjadi langkah strategis untuk menciptakan kesadaran kritis
dan apresiatif terhadap keragaman sistem hukum di Indonesia.
Pembaruan ini perlu dilakukan dengan memasukkan mata kuliah
hukum adat secara substantif, bukan sekadar pelengkap. Hukum
adat harus diajarkan sebagai sistem yang sah, dinamis, dan
memiliki landasan filosofis yang kuat dalam kehidupan
masyarakat. Selain itu, studi kasus, praktik lapangan, dan kerja
sama dengan komunitas adat dapat memperkaya pemahaman
mahasiswa hukum terhadap realitas pluralisme hukum di
Indonesia. Pendekatan ini tidak hanya menanamkan perspektif
multikultural, tetapi juga mengembangkan sensitivitas sosial
terhadap isu keadilan sosial, ekologi, dan hak-hak kolektif
masyarakat adat.

Kerja Sama Global

Kerja sama global menjadi salah satu strategi krusial dalam
penguatan pengakuan hukum adat, khususnya di tengah
dinamika globalisasi dan tekanan terhadap wilayah adat.
Indonesia memiliki peluang besar untuk menjalin kemitraan
dengan negara-negara lain serta organisasi internasional seperti
UNDP, FAO, Forest Peoples Programme, dan IFAD dalam
rangka mendukung perlindungan hak-hak masyarakat adat.
Bentuk kerja sama ini mencakup pendanaan, transfer
pengetahuan, bantuan teknis, hingga pelatihan berbasis hak asasi
manusia dan pembangunan berkelanjutan.

Pada konteks perlindungan wilayah adat, kerja sama
internasional dapat diwujudkan melalui proyek pemetaan
partisipatif, penguatan kapasitas komunitas adat, serta
pengembangan model tata kelola sumber daya berbasis
komunitas. Misalnya, program REDD+ yang difasilitasi oleh
UN-REDD telah mengakui pentingnya partisipasi masyarakat
adat dalam upaya pelestarian hutan. Selain itu, kolaborasi lintas
negara juga memungkinkan pertukaran praktik terbaik dalam
perlindungan hukum adat dan pengembangan ekonomi lokal
yang berkelanjutan, termasuk ekowisata, pertanian organik, dan
kerajinan berbasis budaya.

Hukum Adat



B. Prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC)

Pada konteks hukum internasional dan perlindungan hak
masyarakat adat, prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC)
merupakan standar penting yang menegaskan hak masyarakat adat untuk
menentukan sendiri nasibnya, terutama dalam kaitannya dengan
penggunaan lahan, sumber daya alam, dan pembangunan yang
berdampak pada wilayah adat. Prinsip ini menjadi dasar etika dan hukum
untuk menjamin partisipasi aktif, setara, dan bermakna bagi masyarakat
adat dalam pengambilan keputusan yang menyangkut hak-haknya.
Pengakuan internasional terhadap prinsip FPIC merupakan bagian
integral dari pergeseran paradigma global yang mengakui pentingnya
otonomi masyarakat adat dan penghormatan terhadap sistem hukum dan
kearifan lokal. Prinsip ini muncul dari pengalaman panjang masyarakat
adat yang selama berabad-abad mengalami marginalisasi dan
pengambilalihan paksa wilayah adat oleh negara atau korporasi tanpa
persetujuan. FPIC dalam UNDRIP bukan sekadar formalitas
administratif, tetapi merupakan bentuk pengakuan atas hak masyarakat
adat untuk mengatur dan mengelola kepentingan sesuai sistem sosial dan
hukum adat masing-masing (UN, 2007).

1. FPIC Sebagai Prinsip Hukum Internasional yang Mengikat?

Meskipun UNDRIP bersifat deklaratif (non-binding), berbagai
ahli hukum internasional berpendapat bahwa prinsip FPIC dapat
dikategorikan sebagai bagian dari customary international law,
khususnya dalam konteks perlindungan terhadap hak asasi masyarakat
adat (Anaya, 2015). Sejumlah badan PBB dan lembaga internasional
lainnya telah mengadopsi prinsip FPIC dalam praktik, termasuk Bank
Dunia, International Finance Corporation (IFC), dan Program REDD+
untuk mitigasi perubahan iklim. Hal ini memperkuat legitimasi hukum
dan moral prinsip FPIC dalam tata kelola proyek internasional.

2. Implementasi FPIC di Berbagai Negara
a. Kanada
Penerapan prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC) di
Kanada menjadi tonggak penting dalam pengakuan dan
perlindungan hak masyarakat adat atas tanah. Dalam kasus

Tsilhgot’in Nation v. British Columbia (2014), Mahkamah
Buku Ajar 203



204

Agung Kanada secara tegas menyatakan bahwa masyarakat adat
memiliki hak kepemilikan atas wilayah tradisional, termasuk hak
untuk menyetujui atau menolak proyek pembangunan di atasnya.
Putusan ini merupakan pengakuan pertama dari pengadilan
tertinggi Kanada atas kepemilikan penuh atas wilayah adat,
bukan sekadar hak pakai atau hak kelola.

Putusan tersebut memberikan implikasi hukum yang luas
terhadap proyek-proyek ekstraktif seperti pertambangan,
kehutanan, dan pembangunan infrastruktur di wilayah adat.
Pemerintah dan perusahaan kini diwajibkan untuk memperoleh
persetujuan dari masyarakat adat sebelum memulai proyek yang
berdampak pada tanah tradisional. Tidak cukup hanya dengan
konsultasi simbolik, melainkan harus ada persetujuan nyata yang
diberikan secara bebas, didahulukan sebelum proyek dimulai,
dan berdasarkan informasi yang lengkap. Hal ini menjadikan
FPIC sebagai instrumen hukum yang tidak dapat diabaikan
dalam proses pengambilan keputusan yang menyangkut
masyarakat adat di Kanada.

Filipina

Filipina merupakan contoh penting dalam implementasi prinsip
Free, Prior and Informed Consent (FPIC) secara formal melalui
legislasi nasional. Melalui Indigenous Peoples' Rights Act
(IPRA) tahun 1997, negara ini menjadi pelopor di Asia Tenggara
dalam memberikan pengakuan hukum terhadap hak masyarakat
adat atas tanah, budaya, dan sistem hukum tradisional. Salah satu
komponen kunci dari IPRA adalah mewajibkan penerapan FPIC
sebelum proyek pembangunan yang berdampak terhadap
wilayah adat dapat dilaksanakan. Prinsip ini diterapkan dalam
berbagai sektor seperti pertambangan, kehutanan, dan
pembangunan infrastruktur.

Komisi Nasional Masyarakat Adat (NCIP) berperan sebagai
otoritas utama yang mengawasi proses FPIC. NCIP bertugas
memastikan bahwa persetujuan diperoleh tanpa paksaan, melalui
proses yang transparan, dan dengan partisipasi penuh dari
masyarakat adat yang bersangkutan. Mekanisme FPIC yang
dijalankan oleh NCIP meliputi konsultasi publik, penyampaian
informasi proyek dalam bahasa lokal, dan keputusan kolektif

oleh komunitas. Selain itu, FPIC tidak hanya diperlukan sekali,
Hukum Adat



tetapi bersifat berkelanjutan, artinya masyarakat adat berhak
mencabut persetujuan apabila proyek tidak berjalan sesuai
kesepakatan.
c. Indonesia

Di Indonesia, prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC)
telah mulai diakui sebagai pendekatan penting dalam
perlindungan hak masyarakat adat, khususnya dalam konteks
pengelolaan sumber daya alam dan program perubahan iklim
seperti REDD+ (Reducing Emissions from Deforestation and
Forest Degradation). Konsep FPIC menjadi perhatian dalam
berbagai proyek berbasis lahan dan hutan yang melibatkan
komunitas lokal dan adat. Hal ini mencerminkan semakin
meningkatnya kesadaran bahwa partisipasi masyarakat adat
harus menjadi bagian dari proses perencanaan dan pelaksanaan
pembangunan yang adil dan berkelanjutan.

Secara yuridis, Indonesia belum memiliki regulasi nasional yang
secara eksplisit menyatakan FPIC sebagai hak hukum yang
mengikat. Beberapa peraturan sektoral telah mengadopsi prinsip-
prinsip partisipasi masyarakat, seperti Peraturan Menteri
Lingkungan Hidup dan Kehutanan No. P.83/2016 tentang
Perhutanan Sosial, yang mendorong pelibatan masyarakat adat
dalam pengelolaan hutan. Namun, peraturan ini belum
memberikan ruang formal bagi komunitas adat untuk
memberikan atau menolak persetujuan terhadap proyek
pembangunan sebagaimana didefinisikan dalam konsep FPIC
internasional. Artinya, prinsip "consent" atau persetujuan belum
menjadi kewajiban hukum, melainkan lebih bersifat konsultatif.

3. FPIC dan Hak atas Tanah Ulayat

Prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC) menjadi
mekanisme fundamental dalam perlindungan hak atas tanah ulayat milik
masyarakat adat. Tanah adat tidak hanya dilihat sebagai aset ekonomi,
tetapi juga sebagai warisan leluhur yang memiliki makna spiritual,
kultural, dan sosial yang mendalam. Dalam sistem nilai masyarakat adat,
hubungan dengan tanah bersifat sakral dan tidak bisa diperjualbelikan
secara bebas. Oleh karena itu, setiap pengambilan keputusan yang
berkaitan dengan pengelolaan, penggunaan, atau pengalihan hak atas

tanah ulayat harus dilakukan secara kolektif oleh seluruh komunitas adat
Buku Ajar 205



yang berkepentingan, bukan hanya oleh segelintir elite adat atau
pemimpin komunitas.

FPIC menekankan bahwa setiap bentuk persetujuan dari
masyarakat adat harus diberikan secara bebas, tanpa paksaan, dilakukan
terlebih dahulu sebelum proyek atau kegiatan dimulai, dan berdasarkan
informasi yang lengkap serta dipahami oleh komunitas. Proses ini harus
inklusif dan demokratis, memperhatikan struktur sosial adat yang ada.
Hal ini penting untuk menghindari praktik manipulatif atau kooptasi, di
mana hanya sebagian kecil tokoh adat yang diajak berunding, sementara
suara mayoritas komunitas diabaikan. Partisipasi menyeluruh adalah
bentuk kedaulatan masyarakat adat atas tanah dan kehidupan sendiri.

Putusan Mahkamah Konstitusi (MK) No. 35/PUU-X/2012
menjadi tonggak penting dalam penguatan hak atas tanah ulayat. MK
menyatakan bahwa hutan adat bukan lagi termasuk kategori hutan
negara, melainkan merupakan bagian dari wilayah masyarakat hukum
adat. Artinya, negara tidak lagi memiliki hak mutlak atas hutan adat, dan
pengelolaan wilayah tersebut harus mengakui kedaulatan masyarakat
adat. Putusan ini menguatkan posisi hukum masyarakat adat dalam
mempertahankan wilayahnya dan membuka jalan bagi implementasi
FPIC secara lebih efektif dan bermakna.

4. FPIC dan Hak Atas Pembangunan

Prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC) bukan hanya
berkaitan dengan perlindungan hak atas tanah dan sumber daya, tetapi
juga merupakan elemen kunci dari hak masyarakat adat atas
pembangunan. Hak ini meliputi kemampuan masyarakat adat untuk
menentukan model pembangunan yang sesuai dengan nilai-nilai budaya,
prioritas sosial, dan kebutuhan ekonomi. Dalam banyak kasus, proyek
pembangunan skala besar seperti pertambangan, perkebunan, atau
infrastruktur telah terbukti merusak tatanan sosial dan lingkungan
komunitas adat, terutama ketika proyek tersebut dilakukan tanpa
persetujuan penuh dari masyarakat yang terdampak.

FPIC memberikan kerangka normatif yang memungkinkan
masyarakat adat untuk menolak atau menerima suatu proyek
pembangunan berdasarkan pertimbangan sendiri, bukan karena tekanan
dari aktor eksternal, baik itu pemerintah, perusahaan, atau pihak donor.
Hal ini menjadikan FPIC sebagai instrumen untuk menjamin

pembangunan yang partisipatif dan berkelanjutan. Ketika prinsip ini
206 Hukum Adat



diterapkan secara konsisten, pembangunan tidak hanya menjadi proses
ekonomi, tetapi juga menjadi sarana untuk memperkuat kapasitas sosial
dan budaya komunitas adat, sesuai dengan cita rasa dan aspirasinya
sendiri.

Prinsip FPIC terkait erat dengan hak untuk menentukan nasib
sendiri (right to self-determination), yang diakui secara luas dalam
instrumen hukum internasional, termasuk International Covenant on
Civil and Political Rights (ICCPR) dan International Covenant on
Economic, Social and Cultural Rights (ICESCR). Kedua instrumen ini
menegaskan bahwa semua bangsa memiliki hak untuk menentukan
status politik sendiri dan bebas mengejar pembangunan ekonomi, sosial,
dan budaya sesuai keinginannya. Masyarakat adat, sebagai entitas yang
khas dan otonom, berhak mendapatkan pengakuan atas hak ini.

C. Studi Kasus: Masyarakat Adat dalam Hukum Internasional

Masyarakat adat di seluruh dunia telah lama mengalami
marginalisasi dan ketidakadilan akibat kebijakan pembangunan,
eksploitasi sumber daya alam, serta kebijakan negara yang tidak
melibatkan partisipasinya secara bermakna. Dalam beberapa dekade
terakhir, perkembangan hukum internasional telah menempatkan hak-
hak masyarakat adat sebagai bagian dari hak asasi manusia, khususnya
melalui instrumen seperti United Nations Declaration on the Rights of
Indigenous Peoples (UNDRIP) dan ILO Convention No. 169. Namun
demikian, efektivitas prinsip-prinsip hukum internasional ini baru dapat
dilihat melalui studi kasus nyata. Studi kasus tersebut menunjukkan
bagaimana masyarakat adat memperjuangkan hak-haknya, baik melalui
mekanisme hukum nasional maupun internasional, serta bagaimana
prinsip seperti Free, Prior and Informed Consent (FPIC), hak atas tanah
ulayat, dan hak menentukan nasib sendiri diterapkan (atau diabaikan)
oleh negara dan aktor non-negara.

1. Studi Kasus: Masyarakat Adat di Tingkat Internasional
a. Kasus Suku Maya Q'eqchi' — Guatemala
Salah satu kasus yang menjadi tonggak penting adalah
perjuangan Suku Maya Q'eqchi' di El Estor, Guatemala, yang
lahannya diambil alih oleh perusahaan tambang nikel Fenix, yang

dimiliki oleh perusahaan asing. Pada tahun 2011, komunitas ini
Buku Ajar 207



208

mengajukan kasus ke Inter-American Commission on Human
Rights (IACHR) dan menyatakan bahwa pemerintah Guatemala
gagal melindungi haknya atas tanah adat, tidak melakukan
konsultasi, serta melakukan pelanggaran HAM melalui
intimidasi dan kekerasan (UN Special Rapporteur, 2018).
Putusan dari IACHR menyatakan bahwa pemerintah Guatemala
melanggar hak masyarakat adat atas FPIC dan integritas budaya.
Studi ini menunjukkan bagaimana masyarakat adat berhasil
mengakses mekanisme internasional untuk mendapatkan
perlindungan, sekaligus menekankan pentingnya hak konsultasi
yang dijamin dalam UNDRIP Pasal 32(2) dan ILO 169 Pasal 15.
> “The lack of effective consultation is a violation of the
community’s right to free, prior and informed consent and a
breach of international legal obligations.” (IACHR, 2015)
Kasus Suku Ogiek — Kenya

Suku Ogiek, salah satu kelompok adat tertua di Afrika Timur,
telah lama tinggal di Hutan Mau, Kenya. Namun, pada 2009
pemerintah Kenya melakukan pengusiran paksa dengan dalih
pelestarian hutan. Kasus ini dibawa ke African Court on Human
and Peoples’ Rights. Pada Mei 2017, pengadilan menyatakan
bahwa tindakan pemerintah Kenya melanggar hak Suku Ogiek
atas tanah, kebudayaan, sumber daya alam, dan eksistensi
sebagai masyarakat adat.

Putusan ini menjadi preseden penting bagi pengakuan
masyarakat adat di Afrika dan menegaskan bahwa hukum
internasional (khususnya African Charter dan UNDRIP) wajib
melindungi eksistensi dan hak masyarakat adat secara
komprehensif (ACHPR, 2017).

> “The Ogiek have the right to occupy their ancestral lands, to
benefit from their resources and to preserve their cultural and
spiritual relationship to the Mau Forest.” (ACHPR, 2017)
Kasus Masyarakat Adat Mapuche — Chili

Masyarakat Mapuche telah lama berkonflik dengan pemerintah
Chili akibat perampasan tanah untuk kepentingan pertanian skala
besar dan pembangunan infrastruktur. Pada tahun 2014, beberapa
tokoh Mapuche ditangkap dengan tuduhan terorisme berdasarkan
UU Anti-Terorisme Chili. Namun, Komite Hak Asasi Manusia

PBB (UN Human Rights Committee) menyatakan bahwa
Hukum Adat



tindakan pemerintah Chili tersebut melanggar prinsip non-
diskriminasi dan melanggar Pasal 27 International Covenant on
Civil and Political Rights (ICCPR) terkait perlindungan
minoritas (UNHRC, 2015). Kasus ini menunjukkan bagaimana
hukum internasional dapat digunakan untuk melindungi
masyarakat adat dari diskriminasi struktural dan kriminalisasi
aktivisme. Selain itu, kasus ini memperkuat pentingnya
pendekatan berbasis HAM dalam kebijakan nasional terhadap
masyarakat adat.

2. Studi Kasus di Indonesia

a.

Kasus Masyarakat Adat Suku Dayak Iban di Kalimantan Barat
Pada 2021, masyarakat Dayak Iban di Kabupaten Kapuas Hulu,
Kalimantan Barat, menghadapi ancaman perampasan wilayah
adat oleh perusahaan sawit. Meskipun wilayahnya telah
dipetakan secara partisipatif melalui program One Map Policy
dan kerja sama dengan AMAN dan JKPP, pengakuan hukum
formal masih belum diberikan. Dalam konteks ini, masyarakat
adat menempuh jalur advokasi internasional melalui UN Forum
on Business and Human Rights, menyuarakan bahwa tidak
adanya perlindungan hukum terhadap wilayah adat merupakan
pelanggaran terhadap UN Guiding Principles on Business and
Human Rights (UNGPs) (Forest Peoples Programme, 2021).

> “There is a gap between Indonesia’s commitment to protect
indigenous peoples and the enforcement at local levels.” (FPP
Report, 2021)

Kasus Hutan Adat Laman Kinipan — Kalimantan Tengah

Salah satu kasus paling mencolok di Indonesia adalah
kriminalisasi Effendi Buhing, tokoh adat Laman Kinipan, yang
menolak perusahaan sawit PT SML masuk ke wilayah adat.
Meskipun belum adanya perda pengakuan terhadap masyarakat
Kinipan, telah hidup turun-temurun di wilayah tersebut. Kasus
ini menjadi sorotan dunia internasional. Amnesty International,
UN Special Rapporteur on Indigenous Peoples Rights, serta
lembaga HAM internasional lainnya mengecam tindakan
kriminalisasi tersebut dan menyerukan agar pemerintah
Indonesia menghormati prinsip FPIC dan segera mengesahkan
RUU Masyarakat Adat.

Buku Ajar 209



> “The arrest of Mr. Buhing constitutes an alarming escalation
in the repression of indigenous leaders in Indonesia.” (UN
OHCHR, 2020)

D. Latihan Soal Bab XIII

Latihan soal pada Bab XIII ini disusun untuk menguji

pemahaman pembaca mengenai kedudukan hukum adat dalam
perspektif hukum internasional, termasuk prinsip-prinsip seperti Free,
Prior and Informed Consent (FPIC), serta dinamika pengakuan
masyarakat adat oleh lembaga global. Soal-soal ini mendorong pembaca

untuk berpikir kritis dalam menganalisis kasus internasional dan
merumuskan argumentasi hukum yang sesuai dengan norma HAM
internasional.

1.

210

Jelaskan prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC) dan
bagaimana prinsip ini diakui dalam instrumen hukum internasional!
Bandingkan antara perlindungan masyarakat adat dalam UNDRIP
dan ILO Convention No. 169! Mana yang lebih kuat secara hukum?
Analisislah peran pengadilan internasional dalam melindungi hak
masyarakat adat melalui studi kasus nyata!

Bagaimana pendekatan hak asasi manusia internasional
memperlakukan masyarakat adat sebagai subjek hukum?

Jelaskan bagaimana hukum internasional memberikan kerangka
kerja untuk penyelesaian konflik antara masyarakat adat dan
korporasi multinasional!

Hukum Adat



Kemampuan Akhir yang Diharapkan

Mampu memahami terkait dengan revitalisasi dan kodifikasi hukum

adat, memahami tantangan hukum adat di era globalisasi, serta

memahami kontribusi akademisi dan praktisi dalam pengembangan

hukum adat. Sehingga pembaca dapat mampu menilai kontribusi

akademisi dan praktisi dalam pengembangan hukum adat melalui

penelitian, pendidikan, advokasi, serta integrasi nilai-nilai lokal dalam

pembentukan kebijakan hukum yang inklusif dan berkeadilan.

Materi Pembelajaran

e Revitalisasi dan Kodifikasi Hukum Adat

e Tantangan Hukum Adat di Era Globalisasi

e Kontribusi Akademisi dan Praktisi dalam Pengembangan Hukum
Adat

e Latihan Soal Bab XIV

Revitalisasi dan Kodifikasi Hukum Adat

Hukum adat merupakan sistem hukum yang telah lama hidup dan
berkembang dalam masyarakat Indonesia, mencerminkan nilai-nilai
lokal, spiritualitas, serta sistem sosial yang khas. Namun, di tengah
derasnya globalisasi, perubahan struktur sosial, serta dominasi hukum
positif negara, keberadaan hukum adat menghadapi tantangan
eksistensial. Oleh karena itu, upaya revitalisasi dan kodifikasi hukum
adat menjadi isu krusial dalam menentukan masa depan hukum ini.

Buku Ajar 211



1. Konsep Revitalisasi Hukum Adat

Revitalisasi hukum adat adalah proses menghidupkan kembali
nilai-nilai, norma, dan pranata hukum tradisional dalam kehidupan
masyarakat adat secara kontekstual dengan kondisi sosial masa Kkini.
Revitalisasi bukan seckadar restorasi romantik masa lalu, melainkan
rekonstruksi fungsional hukum adat agar tetap relevan. Menurut
Haryanti (2014), hukum adat tidak bersifat statis, tetapi memiliki
fleksibilitas tinggi dalam menyesuaikan diri dengan dinamika sosial.
Dengan kata lain, revitalisasi berarti memfungsikan kembali hukum adat
melalui penguatan kelembagaan adat, pendidikan hukum berbasis lokal,
dan pengakuan negara terhadap eksistensinya.

2. Konsep Kodifikasi Hukum Adat

Kodifikasi hukum adat berarti menyusun dan membakukan
norma-norma hukum adat ke dalam bentuk tertulis agar dapat diterapkan
secara konsisten dan dijadikan acuan formal, baik oleh masyarakat
maupun aparat hukum negara (Jessop, 2015). Kodifikasi menjadi
penting karena selama ini hukum adat bersifat tidak tertulis dan
bergantung pada interpretasi pemuka adat atau kebiasaan setempat.
Dalam konteks modern, sistem hukum nasional membutuhkan kepastian
dan pembakuan yang hanya mungkin dicapai melalui dokumentasi
sistematis. Kodifikasi juga membantu dalam menjembatani dualisme
antara hukum adat dan hukum nasional. Namun demikian, kodifikasi
memiliki risiko menghilangkan fleksibilitas hukum adat dan
membekukannya dalam bentuk yang rigid.

3. Alasan Strategis Revitalisasi dan Kodifikasi
Beberapa alasan mengapa revitalisasi dan kodifikasi hukum adat
menjadi sangat penting antara lain:
a. Pengakuan Formal dalam Sistem Hukum Nasional
Pengakuan formal terhadap masyarakat adat dalam sistem hukum
nasional Indonesia telah ditegaskan melalui Pasal 18B ayat (2)
UUD 1945 yang menyatakan bahwa negara mengakui dan
menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat beserta
hak-hak tradisionalnya. Namun, pengakuan konstitusional
tersebut masih membutuhkan operasionalisasi dalam bentuk
regulasi dan implementasi nyata di tingkat lokal. Di sinilah

pentingnya revitalisasi dan kodifikasi hukum adat, yakni untuk
212 Hukum Adat



mendokumentasikan, menata ulang, dan memperkuat posisi
hukum adat dalam sistem hukum nasional secara sah dan
sistematis.
Undang-Undang No. 6 Tahun 2014 tentang Desa menjadi pijakan
hukum strategis bagi pengakuan kelembagaan masyarakat adat
melalui entitas desa adat. UU ini membuka ruang bagi
masyarakat adat untuk diakui sebagai subjek pemerintahan dan
pembangunan. Revitalisasi dan kodifikasi hukum adat dapat
menjembatani antara sistem hukum lokal dan hukum nasional,
agar hak-hak tradisional masyarakat adat tidak hanya menjadi
simbol legal, tetapi juga dapat dijalankan melalui mekanisme
administratif dan hukum yang diakui negara. Langkah ini penting
untuk menghindari tumpang tindih yurisdiksi dan memperkuat
posisi masyarakat adat dalam pengambilan keputusan yang
menyangkut hak-hak kolektif.

b. Penyelesaian Konflik Agraria dan Lingkungan
Konflik agraria dan lingkungan yang melibatkan masyarakat adat
umumnya terjadi akibat ketidakhadiran pengakuan hukum
terhadap wilayah adat dalam sistem hukum nasional. Negara dan
korporasi kerap mengklaim tanah adat sebagai tanah negara atau
objek investasi tanpa melalui proses persetujuan yang adil dan
setara. Dalam konteks ini, revitalisasi dan kodifikasi hukum adat
menjadi strategi penting untuk memperkuat posisi hukum
masyarakat adat atas tanah ulayat dan sumber daya alam yang
dikelola secara turun-temurun.
Menurut penelitian AMAN (2021), dari sekitar 2.400 komunitas
adat yang telah terdokumentasi, hanya sebagian kecil yang
memperoleh pengakuan legal formal. Untuk itu, pendekatan
seperti community mapping dan legal drafting berbasis
komunitas menjadi sangat penting. Melalui pemetaan
partisipatif, masyarakat dapat menunjukkan batas-batas wilayah
adat secara konkret, sedangkan proses kodifikasi membantu
menyusun aturan hukum adat secara sistematis agar dapat
dijadikan acuan dalam proses advokasi dan pengakuan formal.
Strategi ini tidak hanya memperkuat klaim masyarakat adat,
tetapi juga berkontribusi dalam penyelesaian konflik secara
damai dan berkelanjutan.

Buku Ajar 213



C.

Resiliensi Budaya dan Hukum Lokal di Era Global

Di era globalisasi yang ditandai oleh arus kuat homogenisasi
nilai-nilai global, banyak sistem hukum lokal, termasuk hukum
adat, mengalami tekanan dan marginalisasi. Pengaruh
modernisasi dan hukum negara yang lebih dominan sering kali
mengikis praktik-praktik hukum adat yang diwariskan secara
turun-temurun. Dalam konteks ini, revitalisasi dan kodifikasi
hukum adat menjadi langkah strategis untuk memperkuat
resiliensi budaya dan hukum lokal agar tidak tergerus oleh
dinamika global yang seragam dan tidak sensitif terhadap
keragaman lokal.

Revitalisasi hukum adat tidak hanya menjaga keberlanjutan
sistem hukum tradisional, tetapi juga memperkuat identitas
budaya masyarakat adat sebagai bagian integral dari
pembangunan bangsa. Kodifikasi hukum adat memungkinkan
aturan-aturan lokal tersebut terdokumentasi, diakui secara legal,
dan diterapkan dalam kehidupan masyarakat sehari-hari,
sehingga hukum adat tidak hanya menjadi simbol budaya, tetapi
juga instrumen nyata dalam tata kelola sosial dan penyelesaian
konflik.

4. Tantangan Revitalisasi dan Kodifikasi

Beberapa tantangan yang dihadapi dalam implementasi strategi

ini antara lain:

a.

214

Reduksi dan Distorsi Makna

Salah satu tantangan utama dalam proses revitalisasi dan
kodifikasi hukum adat adalah terjadinya reduksi dan distorsi
makna. Kodifikasi yang dilakukan dengan pendekatan legal-
formal sering kali mereduksi kompleksitas nilai-nilai adat
menjadi sekadar norma tertulis yang kaku. Padahal, hukum adat
tidak hanya mencakup aturan perilaku, tetapi juga mengandung
dimensi spiritual, simbolik, dan sosial yang erat kaitannya
dengan kearifan lokal serta kosmologi masyarakat adat. Ketika
nilai-nilai ini disederhanakan dalam proses kodifikasi, makna
mendalam dari hukum adat bisa hilang atau bahkan
disalahpahami.

Kodifikasi yang tidak partisipatif dapat menyebabkan hukum

adat kehilangan sifat fleksibel dan partisipatifnya. Dalam
Hukum Adat



praktiknya, hukum adat hidup dan berkembang melalui praktik
sehari-hari dan musyawarah komunitas, bukan dalam bentuk teks
hukum yang rigid. Jika kodifikasi dilakukan semata-mata untuk
memenuhi syarat pengakuan formal tanpa mempertimbangkan
konteks sosial-budaya dan partisipasi komunitas adat, maka
hasilnya dapat menciptakan versi "legalistik" hukum adat yang
terputus dari akar budayanya. Ini berisiko tidak hanya
melemahkan peran hukum adat, tetapi juga menciptakan konflik
interpretasi antara hukum adat yang hidup dan hukum adat yang
tertulis.
b. Politik Pengakuan yang Selektif

Salah satu tantangan besar dalam revitalisasi dan kodifikasi
hukum adat adalah praktik politik pengakuan yang selektif oleh
negara. Meskipun secara konstitusional masyarakat hukum adat
diakui keberadaannya, dalam praktiknya pengakuan legal formal
kerap hanya diberikan kepada komunitas adat yang tidak
menimbulkan konflik kepentingan dengan agenda investasi
negara atau korporasi. Komunitas yang wilayahnya memiliki
nilai ekonomi tinggi, seperti yang berada di kawasan
pertambangan, kehutanan, atau perkebunan skala besar, sering
kali justru diabaikan atau bahkan disangkal eksistensinya oleh
negara.

Politik pengakuan yang bersifat selektif ini memperlihatkan
bahwa legalisasi hukum adat sering dikendalikan oleh
pertimbangan ekonomi dan politik, bukan semata-mata
berdasarkan keadilan atau prinsip hak asasi manusia. Komunitas
adat yang memperjuangkan tanah ulayat sering kali dianggap
sebagai penghambat pembangunan atau bahkan dikriminalisasi.
Hal ini menciptakan ketimpangan dalam perlindungan hukum
serta memperlemah posisi tawar masyarakat adat dalam proses
legislasi dan perumusan kebijakan.

c. Kurangnya Kapasitas Dokumentasi Masyarakat Adat

Salah satu tantangan krusial dalam proses revitalisasi dan
kodifikasi hukum adat adalah keterbatasan kapasitas
dokumentasi yang dimiliki oleh masyarakat adat. Kodifikasi
menuntut kemampuan teknis seperti pemetaan wilayah adat,
dokumentasi sistem nilai dan norma, serta penyusunan naskah

hukum yang sesuai dengan kerangka legal formal. Namun,
Buku Ajar 215



banyak komunitas adat belum memiliki sumber daya manusia,
teknologi, maupun pendampingan hukum yang memadai untuk
menjalankan proses tersebut secara mandiri.

Akibatnya, proses kodifikasi sering kali bergantung pada pihak
luar seperti LSM, akademisi, atau lembaga donor, yang
berpotensi menimbulkan ketidaksesuaian antara  hasil
dokumentasi dengan praktik adat yang hidup di masyarakat. Jika
tidak dilakukan dengan pendekatan partisipatif dan sensitif
budaya, hasil kodifikasi dapat kehilangan konteks dan makna
asli.

Fragmentasi dan Pluralisme Hukum Adat

Tantangan besar dalam revitalisasi dan kodifikasi hukum adat
adalah adanya fragmentasi dan pluralisme hukum adat yang
sangat tinggi di Indonesia. Setiap komunitas adat memiliki sistem
nilai, norma, dan struktur kelembagaan yang berbeda, tergantung
pada konteks geografis, sejarah, serta budaya lokalnya. Upaya
kodifikasi yang bersifat seragam atau terlalu nasionalistik
berisiko mereduksi keragaman ini, bahkan dapat menghilangkan
keunikan dan otoritas lokal dari masing-masing komunitas adat.
Jika proses kodifikasi dilakukan secara top-down tanpa
partisipasi aktif masyarakat adat, maka yang terjadi adalah
penyeragaman hukum adat sesuai dengan standar hukum negara.
Hal ini tidak hanya bertentangan dengan semangat pengakuan
keberagaman hukum (legal pluralism), tetapi juga dapat memicu
resistensi atau konflik internal dalam komunitas adat itu sendiri.

5. Strategi Penguatan Revitalisasi dan Kodifikasi

Untuk menjawab tantangan tersebut, beberapa pendekatan

strategis perlu dikembangkan:
a. Partisipasi Komunitas

216

Partisipasi komunitas merupakan pilar utama dalam strategi
penguatan revitalisasi dan kodifikasi hukum adat. Keterlibatan
aktif masyarakat adat dalam setiap tahapan mulai dari identifikasi
norma-norma adat yang masih hidup, penyusunan struktur
kelembagaan hukum adat, hingga dokumentasi tertulis akan
memastikan bahwa hasil kodifikasi benar-benar mencerminkan
nilai dan praktik hukum yang masih dijalankan secara turun-

temurun. Pendekatan partisipatif ini tidak hanya menjaga
Hukum Adat



keaslian substansi hukum adat, tetapi juga memperkuat
legitimasi sosial dari dokumen hukum yang dihasilkan.
Partisipasi komunitas juga menjadi sarana pemberdayaan
masyarakat adat. Melalui pelatihan, diskusi kolektif, dan
pendampingan teknis, masyarakat diberi ruang untuk
menafsirkan dan menyusun kembali sistem hukumnya dalam
format yang bisa diakui oleh negara dan pihak eksternal. Proses
ini tidak boleh bersifat teknokratik semata, melainkan harus
membangun kesadaran kritis dan otonomi hukum dalam
komunitas adat itu sendiri. Ketika komunitas dilibatkan secara
penuh, hasil kodifikasi akan lebih berakar dan berkelanjutan.

b. Pendekatan Multilevel
Pendekatan multilevel merupakan strategi penting dalam
memperkuat revitalisasi dan kodifikasi hukum adat di Indonesia
yang sangat beragam. Sistem pemerintahan yang desentralistik
memungkinkan peran aktif pemerintah daerah dalam mengenali,
melindungi, dan mengatur keberadaan hukum adat di wilayah
masing-masing. Namun, upaya ini memerlukan sinergi yang kuat
antara kebijakan nasional, provinsi, dan kabupaten/kota agar
pengakuan terhadap masyarakat adat tidak terfragmentasi atau
berjalan secara sporadis. Peran pemerintah pusat tetap krusial
sebagai pemberi arah kebijakan dan kerangka hukum nasional
yang mendukung pluralisme hukum.
Pada tingkat daerah, pemerintah provinsi dan kabupaten/kota
dapat menerbitkan regulasi turunan seperti Peraturan Daerah
(Perda) yang mengatur tata kelola wilayah adat, kelembagaan
adat, hingga mekanisme penyelesaian konflik berbasis hukum
adat. Pemberian insentif seperti pendanaan, pelatihan
dokumentasi hukum, atau fasilitasi pemetaan wilayah adat juga
bisa menjadi cara untuk mendorong partisipasi aktif komunitas
adat dan mendorong percepatan proses kodifikasi. Daerah yang
memiliki komitmen terhadap keberagaman hukum cenderung
lebih progresif dalam membangun sistem hukum yang inklusif
dan kontekstual.

c. Integrasi ke dalam Sistem Hukum Nasional
Integrasi hukum adat ke dalam sistem hukum nasional
merupakan langkah strategis yang bertujuan mewujudkan

keadilan yang kontekstual dan pluralistik. Pengakuan formal
Buku Ajar 217



218

melalui konstitusi dan peraturan perundang-undangan harus
diterjemahkan dalam praktik hukum sehari-hari, termasuk dalam
sistem peradilan, kebijakan agraria, serta pengelolaan sumber
daya alam. Tanpa integrasi substantif, hukum adat hanya akan
menjadi pengakuan simbolik yang tidak memberikan
perlindungan nyata kepada masyarakat adat. Oleh karena itu,
sistem hukum nasional perlu membuka ruang bagi penerapan
norma-norma adat yang hidup di tengah masyarakat.

Pada konteks penyelesaian sengketa, misalnya, lembaga adat
harus diakui sebagai salah satu mekanisme penyelesaian yang
sah, terutama di wilayah-wilayah yang masyarakatnya masih
menjadikan hukum adat sebagai sumber utama dalam mengatur
kehidupan sosial. Hakim dan aparat penegak hukum perlu
mempertimbangkan dan menghormati putusan lembaga adat
dalam perkara yang menyangkut hak ulayat, waris adat, atau
pelanggaran norma sosial lokal. Demikian pula, dalam
pengelolaan sumber daya alam, integrasi hukum adat dapat
diwujudkan dengan menjadikan peta wilayah adat sebagai dasar
legal dalam perizinan, konservasi, dan distribusi manfaat hasil
alam.

Digitalisasi dan Dokumentasi Terbuka

Digitalisasi dan dokumentasi terbuka merupakan strategi penting
dalam penguatan revitalisasi dan kodifikasi hukum adat di era
informasi. Dengan kemajuan teknologi, proses pencatatan dan
penyimpanan norma-norma adat dapat dilakukan secara
sistematis, akurat, dan berkelanjutan. Digitalisasi memungkinkan
komunitas adat untuk merekam aturan, struktur kelembagaan,
serta praktik sosial-budaya dalam format yang mudah diakses
dan disebarluaskan. Pendekatan ini juga mampu melindungi
hukum adat dari ancaman pelupaan, distorsi, atau manipulasi
oleh pihak luar yang tidak berkepentingan.

Platform seperti SIGAP (Sistem Informasi Geospasial Adat
Partisipatif) menjadi salah satu contoh konkret bagaimana
teknologi dapat diintegrasikan dalam proses dokumentasi hukum
adat. SIGAP memungkinkan pemetaan wilayah adat secara
partisipatif dengan memanfaatkan data spasial, sehingga klaim
atas tanah ulayat memiliki dasar teknis dan visual yang kuat.

Selain itu, SIGAP juga menyediakan basis data hukum adat yang
Hukum Adat



bisa diakses oleh publik, akademisi, maupun pemerintah untuk
keperluan advokasi, legislasi, dan pengambilan kebijakan.
Dengan demikian, digitalisasi mendukung transparansi,
akuntabilitas, dan pengakuan formal terhadap keberadaan
masyarakat adat.

B. Tantangan Hukum Adat di Era Globalisasi

Hukum adat telah menjadi bagian integral dari sistem hukum dan
budaya masyarakat Indonesia sejak sebelum era kolonial.
Keberadaannya mencerminkan nilai-nilai lokal, norma-norma sosial,
dan identitas komunitas adat. Namun, seiring berkembangnya globalisasi
yang membawa arus homogenisasi budaya, ekonomi pasar bebas, serta
dominasi sistem hukum negara modern, posisi hukum adat menghadapi
tantangan yang signifikan. Globalisasi bukan hanya memperluas
interaksi antarbangsa, tetapi juga menciptakan ketimpangan kekuasaan,
intervensi terhadap ruang hidup masyarakat adat, serta perubahan nilai
dan struktur sosial secara cepat. Dalam konteks ini, hukum adat dituntut
untuk beradaptasi dengan dinamika global tanpa kehilangan esensinya
sebagai sistem hukum berbasis komunitas.

1. Erosi Kultural dan Homogenisasi Nilai

Salah satu tantangan utama yang dihadapi hukum adat di era
globalisasi adalah erosi kultural. Globalisasi memperkenalkan nilai-nilai
baru seperti individualisme, kapitalisme, dan modernisme yang sering
kali bertentangan dengan prinsip-prinsip komunal dalam hukum adat.
Hal ini menciptakan tekanan terhadap keberlanjutan norma adat yang
biasanya bersifat kolektif, spiritual, dan berbasis keseimbangan alam.
Masyarakat adat mengalami tekanan nilai akibat media global dan
pendidikan modern yang cenderung mengesampingkan pengetahuan
lokal. Anak-anak muda masyarakat adat kini lebih akrab dengan hukum
negara daripada hukum adatnya sendiri. Dampaknya, keberlanjutan
hukum adat terancam dari dalam, yaitu oleh generasi yang tidak lagi
mempraktikkan atau menghargai norma lokal. UNESCO (2019)
membahas pentingnya pelestarian warisan takbenda, termasuk sistem
hukum adat, sebagai bagian dari keanekaragaman budaya dunia. Namun,
minimnya integrasi pengetahuan adat dalam sistem pendidikan formal

menyebabkan marginalisasi sistem hukum ini.
Buku Ajar 219



2. Marjinalisasi dalam Sistem Hukum Nasional dan Internasional

Hukum adat sering kali diposisikan sebagai sistem hukum
inferior dalam hirarki hukum nasional. Meskipun Pasal 18B ayat (2)
UUD 1945 mengakui eksistensinya, implementasi di lapangan masih
lemah dan sering kontradiktif. Dalam praktik pengadilan, hukum adat
jarang dijadikan dasar pertimbangan utama (Bedner & Arizona, 2019).
Di tingkat internasional, meskipun terdapat dokumen seperti United
Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples (UNDRIP)
yang mengakui hak-hak masyarakat adat, implementasi dari prinsip-
prinsip seperti Free, Prior and Informed Consent (FPIC) masith minim.
Negara-negara berkembang, termasuk Indonesia, belum sepenuhnya
menginternalisasi norma-norma tersebut ke dalam sistem hukum
nasionalnya (Colchester et al., 2013). Marjinalisasi ini membuat
masyarakat adat sering kalah dalam konflik agraria, pengelolaan hutan,
hingga perizinan pertambangan. Hukum adat dianggap tidak sah karena
tidak tertulis atau tidak diakui secara administratif.

3. Ketimpangan Ekonomi dan Invasi Kapital

Globalisasi ekonomi menghadirkan investasi besar-besaran
dalam bentuk proyek infrastruktur, pertambangan, dan perkebunan skala
besar yang kerap berbenturan dengan wilayah adat. Hukum adat, yang
menjaga sistem penguasaan kolektif dan keseimbangan alam, sering kali
tidak kompatibel dengan pendekatan eksploitatif dan profit-oriented dari
investor global. Studi yang dilakukan oleh AMAN (2021) menunjukkan
bahwa lebih dari 2 juta hektare wilayah adat di Indonesia tumpang tindih
dengan izin konsesi industri ekstraktif. Hal ini menimbulkan konflik
hukum antara klaim adat dengan izin legal yang dikeluarkan oleh negara.
Dalam konflik ini, hukum adat sering berada dalam posisi yang lebih
lemah karena tidak terdokumentasi atau tidak diakui secara hukum
positif. Globalisasi ekonomi juga menciptakan relasi kuasa yang
timpang, di mana korporasi multinasional lebih didengar daripada
komunitas lokal. Laporan oleh Forest Peoples Programme (2020)
menunjukkan bahwa di banyak negara, termasuk Indonesia, lembaga
hukum belum mampu menjembatani ketimpangan tersebut dengan
berpihak pada masyarakat adat.

4. Dekontekstualisasi Melalui Kodifikasi Paksa
220 Hukum Adat



Kodifikasi hukum adat sering dianggap solusi untuk pengakuan
formal. Namun dalam praktiknya, banyak proses kodifikasi justru
melemahkan hukum adat karena mengabaikan konteks budaya dan
spiritual masyarakat adat. Kodifikasi yang dilakukan oleh pihak luar
tanpa keterlibatan komunitas seringkali mengubah struktur fleksibel
hukum adat menjadi kaku dan formalistik. Hal ini disebut sebagai "legal
capture", yakni pengambilalihan norma lokal oleh struktur hukum
negara melalui mekanisme kodifikasi (Jessop, 2015). Contoh kegagalan
ini terlihat dalam beberapa Peraturan Daerah yang mengklaim mengakui
masyarakat adat tetapi pada praktiknya menetapkan syarat administratif
yang tidak sesuai dengan sistem lokal. Sebagai contoh, syarat pengakuan
wilayah adat melalui peta formal justru menghambat pengakuan
komunitas yang tidak memiliki sumber daya teknis untuk memetakan
wilayahnya.

5. Fragmentasi Internal Masyarakat Adat

Globalisasi juga memunculkan fragmentasi internal dalam
masyarakat adat itu sendiri. Ketika sebagian masyarakat menerima
modernisasi dan masuk ke dalam sistem ekonomi kapitalis, sebagian
lainnya tetap memegang norma adat. Perbedaan ini menciptakan
dualisme nilai dan bahkan konflik horizontal dalam komunitas.
Komunitas Dayak dan Mentawai menunjukkan bahwa tekanan ekonomi
sering membuat sebagian anggota masyarakat menjual tanah ulayatnya
kepada investor, sementara yang lain mempertahankan klaim adat.
Dalam situasi ini, hukum adat kehilangan daya kohesi karena tidak lagi
diterima sebagai otoritas bersama. Selain itu, proses demokratisasi juga
membawa serta tantangan bagi kelembagaan adat. Dalam beberapa
kasus, kepala adat terpilih bukan karena keabsahan genealogis atau
penguasaan norma adat, tetapi karena pengaruh politik lokal. Hal ini
melemahkan integritas hukum adat dari dalam.

6. Kurangnya Dukungan Institusional dan Regulasi Negara
Revitalisasi hukum adat membutuhkan dukungan institusional
yang kuat. Namun, sampai saat ini, belum ada undang-undang nasional
yang secara komprehensif mengatur tentang masyarakat hukum adat.
RUU Masyarakat Adat masih tertahan di DPR sejak lebih dari satu
dekade lalu. Tanpa kerangka hukum nasional yang kuat, pengakuan

terhadap hukum adat sangat tergantung pada inisiatif daerah yang tidak
Buku Ajar 221



merata. Perda-perda pengakuan adat hanya mencakup sebagian kecil dari
ribuan komunitas adat yang tersebar di Indonesia. Di sisi lain, sistem
peradilan formal masih belum terbuka terhadap penerapan hukum adat
secara utuh. Integrasi hukum adat ke dalam sistem penyelesaian sengketa
formal masih bersifat eksperimental, misalnya melalui restorative justice
atau pendekatan ADR (Alternative Dispute Resolution).

7. Teknokratisasi dan Teknologisasi Pengetahuan Hukum

Di era digital, pengetahuan hukum semakin bergantung pada
data, sistem informasi, dan dokumentasi formal. Hukum adat yang
berbasis lisan dan praktik komunal mengalami kesulitan dalam
mentransformasikan dirinya ke dalam bentuk digital yang dapat diterima
oleh sistem negara. Meskipun inisiatif seperti peta partisipatif dan
dokumentasi hukum adat mulai berkembang (seperti melalui BRWA
atau Badan Registrasi Wilayah Adat), namun jangkauannya masih
terbatas dan tergantung pada pendanaan serta pendampingan dari LSM.
Di sisi lain, pendekatan big data dan Al yang mulai diadopsi dalam
penegakan hukum dapat semakin menjauhkan sistem hukum dari prinsip
lokal. Jika hukum adat tidak masuk dalam sistem data, ia akan terabaikan
dari sistem pengambilan keputusan berbasis teknologi.

8. Potensi Strategis di Tengah Tantangan

Di tengah kompleksitas tantangan modern, hukum adat
menyimpan potensi strategis yang sangat relevan untuk menjawab isu-
isu global seperti keberlanjutan lingkungan, hak asasi manusia, dan
keadilan ekologis. Nilai-nilai yang terkandung dalam hukum adat seperti
prinsip keharmonisan dengan alam, pengelolaan sumber daya secara
kolektif, dan penyelesaian konflik melalui musyawarah menunjukkan
pendekatan yang holistik dan berkelanjutan. Dalam banyak komunitas
adat, alam tidak dipandang sebagai objek eksploitasi melainkan sebagai
entitas yang hidup dan sakral, sehingga praktik-praktik seperti larangan
berburu di musim kawin atau larangan menebang pohon tertentu
mencerminkan kearifan ekologis yang mendalam (Jaria-Manzano,
2019).

Seiring meningkatnya kesadaran global akan pentingnya climate
justice dan konservasi keanekaragaman hayati, hukum adat menjadi
semakin relevan. Banyak prinsip dalam hukum adat yang sejalan dengan

agenda internasional seperti Convention on Biological Diversity (CBD)
222 Hukum Adat



atau Deklarasi PBB tentang Hak-Hak Masyarakat Adat (UNDRIP).
Dalam konteks perubahan iklim, misalnya, praktik-praktik pengelolaan
lahan tradisional terbukti lebih adaptif dan berkontribusi terhadap
mitigasi karbon. Oleh karena itu, mengintegrasikan sistem hukum adat
ke dalam kerangka hukum nasional maupun global bukan hanya bentuk
pengakuan terhadap identitas budaya, tetapi juga langkah strategis untuk
menciptakan tatanan hukum yang lebih adil dan berkelanjutan.

Hukum adat dapat menjadi inspirasi dalam merancang sistem
hukum masa depan yang lebih manusiawi. Di saat hukum formal modern
kerap dianggap terlalu birokratis dan individualistis, pendekatan hukum
adat menawarkan nilai-nilai kolektivitas, keadilan restoratif, dan
keberlanjutan jangka panjang. Pengakuan dan pemberdayaan hukum
adat bukan sekadar soal pelestarian tradisi, tetapi investasi strategis
dalam membangun masa depan hukum yang berpihak pada manusia dan
lingkungan.

C. Kontribusi Akademisi dan Praktisi dalam Pengembangan
Hukum Adat

Hukum adat, sebagai sistem hukum yang hidup dan berkembang
dalam masyarakat lokal, terus mengalami dinamika yang dipengaruhi
oleh berbagai faktor baik dari dalam komunitas adat sendiri maupun dari
luar, seperti negara, globalisasi, dan sistem hukum formal. Dalam
konteks ini, peran akademisi dan praktisi menjadi sangat strategis dalam
menjaga keberlangsungan, relevansi, dan legitimasi hukum adat dalam
tatanan hukum nasional maupun internasional. Akademisi memiliki
peran penting dalam menghasilkan pengetahuan, teori, dan kritik
terhadap kebijakan negara terkait hukum adat, sementara praktisi seperti
pengacara, aktivis, juru ukur wilayah adat, dan hakim adat turut berperan
dalam implementasi hukum adat secara nyata di lapangan. Sinergi antara
akademisi dan praktisi menjadi kunci dalam memperkuat posisi hukum
adat yang selama ini sering kali termarjinalkan oleh pendekatan hukum
formal negara.

1. Peran Akademisi dalam Produksi Pengetahuan Hukum Adat
Akademisi hukum dan antropologi hukum berkontribusi besar
dalam mendokumentasikan dan menganalisis eksistensi hukum adat.

Melalui penelitian lapangan, studi kasus, dan publikasi ilmiah,
Buku Ajar 223



membantu mengangkat hukum adat sebagai bagian dari sistem hukum
pluralistik.
a. Dokumentasi dan Revitalisasi

Salah satu bentuk kontribusi nyata adalah dokumentasi hukum
adat melalui penelitian. Akademisi berperan dalam
merekonstruksi narasi hukum adat yang sering kali terlupakan
atau dikonstruksi secara bias dalam sistem hukum nasional.
Misalnya, penelitian-penelitian yang dilakukan oleh HuMa
(Perkumpulan untuk Pembaruan Hukum Berbasis Masyarakat
dan Ekologis) berhasil menggali sistem hukum adat dalam
pengelolaan sumber daya alam di berbagai daerah. Studi oleh
Bedner dan Arizona (2019) mengenai pluralisme hukum di
Indonesia menunjukkan bahwa banyak komunitas adat
mempertahankan praktik hukumnya dalam pengelolaan tanah,
hutan, dan penyelesaian sengketa. Temuan ini memberi dasar
empirik bagi perumusan kebijakan publik yang lebih sensitif
terhadap pluralisme hukum.

Kritik terhadap Hukum Formal

Akademisi juga berperan kritis terhadap sistem hukum negara
yang kerap mengabaikan atau melemahkan hukum adat. Sebagai
contoh, RUU Masyarakat Adat menunjukkan bahwa banyak
ketentuan dalam rancangan undang-undang tersebut berpotensi
menjadikan negara sebagai satu-satunya entitas yang berwenang
menentukan eksistensi hukum adat, sehingga melemahkan
otonomi komunitas. Peran kritis ini penting untuk menjaga agar
hukum adat tidak direduksi menjadi sekadar simbol atau
instrumen politik, melainkan tetap menjadi sistem hidup yang
memiliki legitimasi sosial.

2. Praktisi Hukum dan Implementasi Hukum Adat

Praktisi hukum berperan penting dalam memastikan bahwa

hukum adat bukan hanya wacana akademik, tetapi juga memiliki
kekuatan operasional dalam sistem hukum dan kehidupan masyarakat.
a. Advokasi Hukum dan Pembelaan Hak Masyarakat Adat

224

Banyak pengacara publik dan LSM hukum, seperti Epistema
Institute dan AMAN, secara aktif mendampingi masyarakat adat
dalam konflik agraria, perizinan tambang, dan sengketa sumber

daya alam. Dalam kasus seperti konflik tanah di wilayah adat
Hukum Adat



Suku Tobelo Dalam (Halmahera) atau masyarakat Dayak di
Kalimantan, para praktisi hukum menggunakan argumen hukum
adat untuk menuntut perlindungan hak komunitas.
b. Integrasi dalam Sistem Peradilan

Beberapa praktisi hukum mendorong pengakuan hukum adat
dalam proses penyelesaian sengketa melalui pendekatan
restorative justice. Misalnya, Mahkamah Agung RI melalui
Peraturan MA No. 1 Tahun 2019 tentang Mediasi telah memberi
ruang bagi penggunaan nilai-nilai lokal, termasuk hukum adat,
dalam proses penyelesaian sengketa perdata.

3. Kolaborasi Akademisi dan Praktisi: Pendekatan Transdisipliner
Kontribusi paling kuat dalam pengembangan hukum adat muncul

ketika akademisi dan praktisi bekerja sama dalam proyek-proyek

kolaboratif. Contoh paling nyata adalah upaya pemetaan wilayah adat

dan penyusunan dokumen hukum adat.

a. Pemetaan Partisipatif Wilayah Adat
Program pemetaan partisipatif yang dilakukan oleh BRWA
(Badan Registrasi Wilayah Adat) merupakan contoh sukses
kolaborasi antara akademisi, praktisi, dan komunitas. Para
akademisi berkontribusi dalam metodologi pemetaan berbasis
komunitas, sementara praktisi dan teknokrat hukum membantu
proses legalisasi dan advokasi kebijakan.
Menurut laporan BRWA (2022), hingga tahun tersebut lebih dari
1.000 peta wilayah adat telah didaftarkan oleh masyarakat adat
di seluruh Indonesia. Pemetaan ini menjadi dasar penting dalam
pengakuan hukum atas wilayah adat yang selama ini tidak
tercatat secara administratif.
b. Penyusunan Hukum Adat Tertulis

Penyusunan hukum adat dalam bentuk tertulis merupakan
langkah strategis dalam memperkuat posisi hukum masyarakat
adat di hadapan hukum negara. Dalam proses ini, kolaborasi
antara komunitas adat dengan akademisi dan praktisi hukum
menjadi sangat penting. Akademisi berperan dalam memberikan
pendekatan metodologis dan analitis untuk merekonstruksi
norma-norma adat yang selama ini hidup secara lisan dan turun-
temurun, sementara praktisi hukum membantu memastikan

bahwa dokumen hukum adat tersebut dapat disusun dengan
Buku Ajar 225



bahasa hukum yang dapat diterima dalam kerangka sistem
hukum nasional. Pendekatan ini juga berfungsi sebagai jembatan
antara epistemologi lokal dan sistem legal formal negara.
Contoh nyata dari pendekatan ini dapat ditemukan dalam proyek-
proyek yang difasilitasi oleh Yayasan Pancur Kasih dan HuMa
(Perkumpulan untuk Pembaharuan Hukum Berbasis Masyarakat
dan Ekologis) di Kalimantan dan Papua. Di wilayah ini, para
pendamping hukum bekerja bersama komunitas adat untuk
mengidentifikasi norma-norma adat, struktur kelembagaan,
mekanisme penyelesaian sengketa, serta aturan tentang tanah
ulayat dan sumber daya alam. Proses ini tidak hanya
mendokumentasikan hukum adat, tetapi juga mendorong diskusi
internal di kalangan masyarakat adat untuk menegaskan kembali
nilai-nilai kolektif. Dengan cara ini, penyusunan hukum adat
menjadi proses pemberdayaan sosial sekaligus penciptaan
legitimasi hukum.

4. Kontribusi Akademisi Internasional dan Forum Global

Peran akademisi dan praktisi tidak hanya terbatas di tingkat
nasional. Di ranah internasional, banyak akademisi hukum dan
antropologi  berperan dalam pengembangan kerangka hukum
internasional yang pro terhadap masyarakat adat. Dokumen penting
seperti UNDRIP tidak lepas dari kontribusi akademisi dan organisasi
masyarakat sipil global. Akademisi seperti James Anaya, S. James, dan
Claire Charters telah menulis dan mempromosikan prinsip-prinsip hak
masyarakat adat yang kini diadopsi dalam forum-forum seperti UN
Permanent Forum on Indigenous Issues. Dalam laporan oleh United
Nations Human Rights Council (2021), kolaborasi antara akademisi,
komunitas adat, dan lembaga internasional menghasilkan berbagai
panduan pelaksanaan prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC)
yang menjadi acuan global dalam proyek pembangunan yang berdampak
pada masyarakat adat.

D. Latihan Soal Bab XIV

Latihan soal pada Bab XIV ini dirancang untuk menguji
pemahaman dan kemampuan analisis pembaca mengenai masa depan

hukum adat. Soal-soal tersebut mencakup berbagai aspek penting seperti
226 Hukum Adat



revitalisasi, kodifikasi, tantangan di era globalisasi, serta peran
akademisi dan praktisi dalam pengembangan hukum adat. Dengan
menjawab latihan soal ini, pembaca diharapkan mampu menggali lebih
dalam konsep-konsep strategis dan praktis terkait keberlangsungan
hukum adat dalam konteks modern, sekaligus melatih kemampuan
berpikir kritis dan aplikatif dalam menghadapi dinamika hukum adat ke

depan.

1. Jelaskan urgensi revitalisasi hukum adat dalam konteks
keberagaman hukum di Indonesia!

2. Apayang dimaksud dengan kodifikasi hukum adat dan mengapa hal
tersebut sering diperdebatkan?

3. Uraikan tiga tantangan utama yang dihadapi hukum adat di era
globalisasi!

4. Bagaimana Anda menilai peran akademisi dalam membangun
pemahaman masyarakat terhadap hukum adat?

5. Uraikan kontribusi praktisi hukum dalam mempertahankan

keberadaan hukum adat di tengah konflik agraria!

Buku Ajar 227






Hukum adat merupakan fondasi penting dalam sistem hukum
nasional Indonesia yang tumbuh dari sejarah dan budaya masyarakat.
Buku ajar ini menyajikan pembahasan komprehensif tentang hukum
adat, mulai dari konsep dasar, ruang lingkup, hingga dinamika dan masa
depannya. Hukum adat yang bersifat dinamis dan kontekstual menjadi
cerminan nilai-nilai lokal yang hidup dan berkembang di berbagai
daerah. Pemahaman ini penting untuk melihat peran hukum adat sebagai
sistem hukum yang hidup dan adaptif. Pada bagian awal, buku ini
membahas eksistensi hukum adat sebagai salah satu sumber hukum
nasional yang sering kali kurang mendapat pengakuan formal. Fungsi
hukum adat dalam mengatur hubungan sosial, menyelesaikan konflik,
dan mengelola sumber daya alam secara komunal menjadi penekanan
utama. Pendekatan hukum adat yang mengedepankan musyawarah dan
harmoni sosial memperlihatkan sisi humanis dan restoratif dari hukum
adat, terutama dalam konteks perdata dan pidana.

Buku ajar ini juga membahas bagaimana hukum adat berperan
dalam pelestarian lingkungan. Masyarakat adat memiliki hubungan
komunal yang kuat dengan alam, yang tercermin dalam larangan dan
sanksi adat yang bersifat ekologis. Kearifan lokal ini menunjukkan
bahwa hukum adat mampu menjadi benteng terhadap kerusakan
lingkungan yang disebabkan oleh modernisasi dan eksploitasi
berlebihan. Oleh karena itu, hukum adat berkontribusi nyata dalam
mendukung pembangunan berkelanjutan. Selanjutnya, buku ini
membahas relasi antara hukum adat dan hak asasi manusia. Tantangan
muncul ketika sistem adat harus bertransformasi agar tidak bertentangan
dengan prinsip HAM universal, khususnya dalam hal kesetaraan dan
perlindungan kelompok rentan. Namun, transformasi ini diharapkan
tetap mempertahankan nilai-nilai lokal, sembari menjadikan hukum adat
lebih inklusif dan responsif terhadap perkembangan zaman.

Buku Ajar 229



Isu dualisme hukum antara hukum adat dan hukum nasional juga
menjadi sorotan penting. Ketegangan yang muncul karena tumpang
tindih regulasi dan ketidakpastian hukum menunjukkan perlunya
harmonisasi. Integrasi hukum adat melalui pengakuan formal, lembaga
pengadilan adat, dan pemberdayaan masyarakat merupakan langkah
strategis untuk menciptakan sistem hukum yang adil dan inklusif, tanpa
mengabaikan keberagaman hukum lokal. Buku ajar ini juga membahas
hukum adat dalam konteks internasional, termasuk pengakuan terhadap
prinsip-prinsip seperti Free, Prior, and Informed Consent (FPIC).
Dengan pendekatan multidimensi, buku ini menyimpulkan bahwa masa
depan hukum adat sangat tergantung pada kolaborasi antara akademisi,
praktisi, dan masyarakat adat. Hukum adat harus terus direvitalisasi agar
tetap relevan dalam menghadapi tantangan globalisasi dan menjadi
bagian integral dari sistem hukum nasional dan internasional.

230 Hukum Adat



Abdullah, R. H. (2015). Urgensi Hukum Adat Dalam Pembaharuan
Hukum Pidana Nasional. Fiat Justisia: Jurnal lImu Hukum, 9(2).

Abubakar, L. (2013). Revitalisasi hukum adat sebagai sumber hukum
dalam membangun sistem hukum Indonesia. Jurnal Dinamika
Hukum, 13(2), 319-331.

Aditya, Z. F. (2019). Romantisme Sistem Hukum Di Indonesia: Kajian
Atas Konstribusi Hukum Adat Dan Hukum Islam Terhadap
Pembangunan Hukum Di Indonesia. Jurnal Rechts Vinding: Media
Pembinaan Hukum Nasional, 8(1), 37-54.

Adnyani, K. S., & Landrawan, I. W. (2023). Politik Hukum Pengakuan
Partisipasi Desa Adat dalam Pemulihan Kepariwisataan Bali.
Jurnal llmiah llmu Sosial, 9(1), 35—44.

Adnyani, N. K. S. (2021). Perlindungan hukum kesatuan masyarakat
hukum adat dalam pengelolaan pariwisata berbasis kearifan lokal.
Media Komunikasi FPIPS, 20(2), 70-80.

Adrianto, R. R. (2023). Tinjauan Yuridis Perlindungan dan Pengakuan
Hak Ulayat Masyarakat Hukum Adat di Papua. NOVUM: JURNAL
HUKUM, 127-138.

Afiff, S. A., & Rachman, N. F. (2019). Institutional activism: Seeking
customary forest rights recognition from within the Indonesian
state. The Asia Pacific Journal of Anthropology, 20(5), 453-470.

Alputila, M. J., Tajuddin, M. A., & Badilla, N. W. Y. (2023). Identifikasi
Delik Adat Papua Selatan dan Sanksi Adatnya sebagai Bentuk
Pelestarian Hukum Adat. Penerbit NEM. Retrieved from
https://books.google.co.id/books?id=0MDbEAAAQBAJ

Alviolita, F. P. (2022). Perlindungan Hak Masyarakat Hukum Adat
Terhadap Perbuatan Kriminalisasi Dalam Mempertahankan Tanah
Ulayat. Juris Humanity: Jurnal Riset Dan Kajian Hukum Hak Asasi
Manusia, 1(1), 69-77.

Amanda, U. (2025). Kedudukan Hukum Para Pihak Dalam Pewarisan
Menurut Sistem Hukum Perdata Indonesia. Paraduta: Jurnal

Buku Ajar 231



Ekonomi Dan IImu-Ilmu Sosial, 3(1), 21-28.

Anaya, S. J. (2015). Report of the special rapporteur on the rights of
indigenous peoples on extractive industries and indigenous peoples.
Ariz. J. Int’l & Comp. L., 32, 109.

Anton, Sobirin, D. H., Hanifah, F., Tauzirie, M. F., & Fauziah, F. (2025).
Hukum Waris Nasional: Perbandingan Antara Kewarisan Islam,
Burgerlijk  Wetboek, dan Hukum Waris Adat. Journal of
Multidisciplinary Inquiry in Science, Technology and Educational
Research, 2(1b), 2529-2540.

Aridi, A., & Permana, Y. S. (2022). Kedudukan Hukum Adat Dalam
Penguatan Pelestarian Nilai-Nilai Adat Dalam Yurisprudensi. 7The
Juris, 6(2), 352-362.

Arisaputra, M. 1. (2021). Reforma Agraria di Indonesia. Sinar Grafika
(Bumi Aksara). Retrieved from
https://books.google.co.id/books?id=VeY EAAAQBAJ

Arrasid, S. E. (2020). Dualisme Diskursus Penegak Hukum: Antara
Membebaskan Narapidana dan Mempercepat Sidang Pidana
Melalui Teleconference dalam Masa Pandemi COVID-19.
BALAIRUNG: Jurnal Multidisipliner Mahasiswa Indonesia, 2(2),
156-174.

As’ Ad, Fridiyanto, Basuki, F. R., Suryanti, K., & Rahma, S. (2021).
Konservasi lingkungan berbasis kearifan lokal di Lubuk Beringin
dalam perspektif agama, manajemen, dan sains. Kontekstualita,
36(01), 89—-108.

Asmaniar. (2018). Perkawinan Adat Minangkabau. Binamulia Hukum,
7(2), 131-140.

Astarika, R. (2016). Konflik Agraria Suku Anak Dalam Jambi Dalam
Tinjauan Sosiologi. Indonesia Yang Berkeadilan Sosial Tanpa
Diskriminasi, 109—124.

Azhari, A. F. (2012). Negara Hukum Indonesia: Dekolonisasi dan
Rekonstruksi Tradisi. Jurnal Hukum Ius Quia Iustum, 19(4), 489—
505.

Aziz, S. (2017). Tradisi pernikahan adat jawa keraton membentuk
keluarga sakinah. IBDA: Jurnal Kajian Islam Dan Budaya, 15(1),
22-41.

Bedner, A., & Arizona, Y. (2019). Adat in Indonesian land law: a
promise for the future or a dead end? The Asia Pacific Journal of

Anthropology, 20(5), 416-434.
232 Hukum Adat



Buana, A. P., & Mamonto, M. A. W. W. (2023). The Role of Customary
Law in Natural Resource Management: A Comparative Study
between Indonesia and Australia. Golden Ratio of Mapping Idea
and Literature Format, 3(2), 167-186.

Chandra, R. K. (2024). Relasi Kuasa Perempuan Dalam Sistem
Matrilineal Di Minangkabau (Studi Kasus Pada Perempuan Di
Pasaman Barat). UIN Ar-Raniry Fakultas Ilmu Sosial dan [Imu
Pemerintahan.

Citrawan, F. A. (2020). Konsep Kepemilikan Tanah Ulayat Masyarakat
Adat Minangkabau. Jurnal Hukum & Pembangunan, 50(3), 586—
602.

Colchester, M., Jiwan, N., & Chao, S. (2013). Conflict or Consent: Oil
Palm Expansion and Community Rights. In Annual World Bank
Conference on Land and Poverty. Washington, DC, World Bank.

David, M. S. (2023). Tinjauan Yuridis Mengenai Hak Ulayat Masyarakat
Adat Papua Barat Terhadap Sengketa Tanah Antara Pertamina
Dengan Warga Setempat. Lex Administratum, 12(1).

Diandra, D. (2021). Pengantar Antropologi. DIVA PRESS. Retrieved
from https://books.google.co.id/books?id=alV_EAAAQBAJ

Doyle, C. M. (2017). Indigenous Peoples, Title to Territory, Rights and
Resources: The Transformative Role of Free Prior and Informed
Consent. Routledge. Retrieved from
https://books.google.co.id/books?id=nk3wvQAACAAJ

Embas, A.R., & Nas, J. (2017). Analisis Sistem Pemerintahan Desa Adat
Ammatoa dalam Pelestarian Lingkungan Hidup di Kecamatan
Kajang, Kabupaten Bulukumba. GOVERNMENT: Jurnal Ilmu
Pemerintahan, 30-37.

Febria, R., Heryanti, R., & Sihotang, A. P. (2022). Kajian Hukum
Perkawinan Adat Sesuku Di Masyarakat Minangkabau. Semarang
Law Review (SLR), 3(1), 12-26.

Febriawanti, D., & Mansur, 1. A. (2020). Dinamika Hukum Waris Adat
di Masyarakat Bali Pada Masa Sekarang. Media Iuris, 3(2), 119—
132.

Gonzélez, Y. S. S. (2019). Inter-American Human Rights System’s
precautionary and provisional measures in cases of extractive
industries. Revista Navarra Juridica, 3(1), 21-38.

Halmahera, M., Purnama, A. S., Hasyim, F., & Benardi, A. 1. (2019).

Local Wisdom Pikukuh Sapuluh Suku Baduy Dalam Konservasi
Buku Ajar 233



Lingkungan Budaya Desa Kanekes. Geo-Image Journal, 8(1), 80—
88.

Harmaini, Supeno, S., Sari, F. K., Kusaimah, K., & Antoni, E. (2024).
Petatah Petitih sebagai Pedoman Etika dalam Hukum Adat.
Legalitas: Jurnal Hukum, 16(2), 133—-142.

Harniwati. (2024). Hukum Adat di Era Modernisasi. Journal of Global
Legal Review, 2(1), 41-52.

Hartanto, R. V. P., Liestyasari, S. 1., & Firdausy, A. G. (2018). Strategi
Penguatan Akses Perempuan Terhadap Keadilan Melalui Legal
Empowerment Dalam Rangka Pengetasan Kemiskinan Perempuan.
PKn  Progresif:  Jurnal  Pemikiran ~ Dan  Penelitian
Kewarganegaraan, 13(1), 116—133.

Haryanti, T. (2014). Hukum dan masyarakat. Jurnal Tahkim, 10(2), 161.

Hasanudin. (2021). Transformasi Figh Mawaris dalam Kompilasi
Hukum Islam di Indonesia. Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam,
22(1), 43-62.

Hatta, A. A., & Subagiyo, J. A. (2024). Pengaruh Modernisasi Terhadap
Hukum Waris Adat Batak Karo. Mandub: Jurnal Politik, Sosial,
Hukum Dan Humaniora, 2(1), 314-320.

Herlius, F. (2022). Kaidah Hukum Adat Dalam Penuntutan Demi
Keadilan Berbasis Kearifan Lokal. Perspektif: Kajian Masalah
Hukum Dan Pembangunan, 27(2), 94—-103.

Hidayat, M. T. (2023). Kedudukan Hak Milik Perorangan Atas Tanah
Adat Suku Moi di Kota Sorong Papua Barat. Universitas Islam
Indonesia.

Huda, A., & Saifudin, M. (2024). Transformasi Peran Perempuan Dalam
Hukum Keluarga Islam Di Indonesia. JAS MERAH: Jurnal Hukum
Dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, 4(1), 127-145.

Hujairin, M., Ismadi, A., & Kustana, T. (2017). Revitalisasi kearifan
lokal Suku Arfak di Papua Barat dalam rangka mendukung
ketahanan pangan wilayah. Manajemen Pertahanan: Jurnal
Pemikiran Dan Penelitian Manajemen Pertahanan, 3(1).

Indramini. (2024). Transformasi Ungkapan Tradisional dalam
Perkawinan Adat Makassar di Era Modern. Sintaksis: Publikasi
Para Ahli Bahasa Dan Sastra Inggris, 2(3), 137-144.

Irianto, K. D., Juliardi, B., Junaidi, J., Oksavina, M. B., Rabu, R.,
Wulandari, R. A., ... Yakub, Y. (2024). Pengantar Hukum Adat

Indonesia. CV. Gita Lentera. Retrieved from
234 Hukum Adat



https://books.google.co.id/books?id=FxALEQAAQBAJ

Irianto, S. (2016). Pluralisme Hukum Waris dan Keadilan Perempuan.
Yayasan  Pustaka  Obor  Indonesia.  Retrieved  from
https://books.google.co.id/books?id=ytfUIDwAAQBAJ

Ismail. (2020). Pengantar Ilmu Antropologi.

Ismail, 1., Sufyan, T., & Azhari, T. (2013). Rekonseptualisasi Hak Atas
Tanah Dalam Kerangka Pembaharuan Hukum Tanah Nasional.
LITIGASI, 14(1).

Jannah, W., Salim, M. N., & Mujiburohman, D. A. (2022). Eksistensi
Masyarakat Hukum Adat dan Dinamika Tanah Ulayat di Manggarai
Timur. Jurnal llmu Sosial Dan Humaniora, 11(2), 213-232.

Jaria-Manzano, J. (2019). Law in the Anthropocene. In Research
Handbook on Global Climate Constitutionalism (pp. 31-49).
Edward Elgar Publishing.

Jessop, B. (2015). The State: Past, Present, Future. Polity Press.
Retrieved from
https://books.google.co.id/books?id=PBhcCwAAQBAJ

Juandi, R. (2020). Pengelolaan Usaha Perkebunan Berkelanjutan
Terhadap Keberadaan Kearifan Lokal Pada Masyarakat Hukum
Adat Suku Dayak Ngaju Di Kabupaten Seruyan Kalimantan
Tengah. PENGELOLAAN USAHA PERKEBUNAN
BERKELANJUTAN TERHADAP KEBERADAAN KEARIFAN
LOKAL PADA MASYARAKAT HUKUM ADAT SUKU DAYAK
NGAJU DI KABUPATEN SERUYAN KALIMANTAN TENGAH, (ii,

10p), 1-10.
Keraf, A. S. (2010). Etika lingkungan hidup. Penerbit Buku Kompas.
Retrieved from

https://books.google.co.id/books?1d=gW6qG0DQ2 cC

Laquina, A., & Lateefa, D. (2023). Penyelesaian Sengketa Tanah Ulayat
Melalui Lembaga Adat Di Minangkabau Sumatera Barat. Hakim:
Jurnal llmu Hukum Dan Sosial, 1(2), 37-47.

Laturette, A. I. (2016). Penyelesaian Sengketa Hak Atas Tanah
Masyarakat Hukum Adat. Sasi, 22(2), 52—66.

Leon, L., Ramadhan, A., Dewani, C. H., Farhan, F. N. Z., & Winanti, A.
(2025). Konflik Agraria dan Ketimpangan Struktur Kepemilikan
Tanah: Studi Kasus Perkebunan Sawit di Kalimantan Tengah.
Media Hukum Indonesia (MHI), 3(2).

Lestari, R., & Sukisno, D. (2021). Kajian Hak Ulayat Di Kabupaten
Buku Ajar 235



Kampar Dalam Perspektif Peraturan Perundang-Undangan Dan
Hukum Adat. Jurnal Hukum Ius Quia lustum, 28(1), 94-114.
Lindsey, T., & Butt, S. (2018). Indonesian Law. OUP Oxford. Retrieved
from https://books.google.co.id/books?id=sBSpDwAAQBAJ
Lubis, 1., Siregar, T., Lubis, D. I. S., Adawiyah, R., & Lubis, A. H.
(2025). Integrasi hukum adat dalam sistem hukum agraria nasional:
Tantangan dan solusi dalam pengakuan hak ulayat. Tunas Agraria,

8(2), 143-158.

Maclnnes, A., Colchester, M., & Whitmore, A. (2017). Free, prior and
informed consent: how to rectify the devastating consequences of
harmful mining for indigenous peoples’. Perspectives in Ecology
and Conservation, 15(3), 152—-160.

Manullang, M. (2019). Misi Dalam Masyarakat Majemuk. Jurnal
Teologi Cultivation, 3(2), 49-63.

Mayasari, R. E. (2017). Tantangan hukum adat dalam era globalisasi
sebagai living law dalam sistem hukum nasional. Journal
Equitable, 2(1), 94—-114.

Meissner, M. (2022). Intangible Cultural Heritage and Sustainable
Development: The Valorisation of Heritage Practices. Springer
International Publishing. Retrieved from
https://books.google.co.id/books?1d=1197zwEACAAJ

Mubhdlor, A. Z. (2016). Kajian Politik Hukum Terhadap Transplantasi
Hukum di Era Global. Jurnal Hukum Dan Peradilan, 5(2), 195—
208.

Nadriana, L. (2024). Kearifan Lokal Masyarakat Adat Baduy dalam
Pelestarian Lingkungan dan Pencegahan Bencana. Journal of
Indonesian Adat Law, 4(2).

Nasuiton, A. F. (2024). KEDUDUKAN HUKUM ADAT DALAM
SISTEM HUKUM INDONESIA. Jurnal Studi Multidisipliner,
8(7).

Nasution, A. (2018). Pluralisme Hukum Waris di Indonesia. A/-Qadha:
Jurnal Hukum Islam Dan Perundang-Undangan, 5(1), 20-30.
Naswar, Rahman, A., Mukhlis, M. M., & Ludiana, T. (2024). Status
Anak dalam Perkawinan Campuran: Kewajiban Negara dan
Implikasi Hukum Perlindungan Hak Anak. LITIGASI, 25(2), 101-
129.

Ndraha, A. B., Marwiyah, S., Amiq, B., & Prawesthi, W. (2025).

Penerapan Hukum Pidana Adat Dalam Penyelesaian Sengketa
236 Hukum Adat



Pertanahan Pada Masyarakat Adat Dayak Di Kabupaten Seruyan,
Kalimantan Tengah. COURT REVIEW: Jurnal Penelitian Hukum
(e-ISSN: 2776-1916), 5(01), 41-53.

Neununy, D. J. (2021). Urgensi Omnibus Law (Undang-Undang Cipta
Kerja) Terhadap Hak Masyarakat Adat di Wilayah Pesisir. Balobe
Law Journal, 1(2), 119-131.

Nugaheni, L. A. (2021). Dinamika Hukum Waris Adat Dalam Sistem
Kekerabatan Patrilineal: Pewarisan Terhadap Anak Perempuan.
Literasi Hukum, 5(1), 136—146.

Nurhardianto, F. (2015). Sistem Hukum dan Posisi Hukum Indonesia.
Jurnal Tapis: Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam, 11(1), 33—
44,

Peletz, M. G. (2009). Gender Pluralism: Southeast Asia Since Early
Modern  Times. Taylor &  Francis. Retrieved from
https://books.google.co.id/books?id=HGOTAgAAQBAJ

Persada, N. P. R., Mangunjaya, F. M., & Tobing, I. S. L. (2018). Sasi
sebagai budaya konservasi sumber daya alam di Kepulauan
Maluku. /Imu Dan Budaya, 41(59).

Poespasari, E. D. (2018). Pemahaman Seputar Hukum Waris Adat Di
Indonesia. Kencana. Retrieved from
https://books.google.co.id/books?1d=50JiDwWAAQBAJ

Pradhani, S. 1. (2021). Pendekatan Pluralisme Hukum dalam Studi
Hukum Adat: Interaksi Hukum Adat dengan Hukum Nasional dan
Internasional. Undang: Jurnal Hukum, 4(1), 81-124.

Praditha, S. H., & Artajaya, S. H. (2024). Buku Referensi Hukum Adat
Bali Denyut Nadi Bali dalam Gempuran Globalisasi. PT Media
Penerbit Indonesia.

Prasetyo, K. B., & Mustafid, I. Z. (2019). Nilai kearifan lokal dan etos
kerja diaspora minangkabau di kota semarang.

Pratiwi, B., Soeparan, P. F., & Wibisono, W. (2024). Peran Hukum Adat
dalam Penyelesaian Sengketa Agraria di Indonesia: Kajian Empiris
dengan Metode Komparatif. Hakim: Jurnal Ilmu Hukum Dan
Sosial, 2(4), 807-822.

Putra, A. R. C., & Saly, J. N. (2023). Kehormatan Dan Keadilan Melihat
Hukum Adat Dalam Masyarakat Modern. Central Publisher, 1(5),
383-389.

Putri, I. D., Amelisca, D., & Nengsih, S. (2019). Pewarisan menurut

hukum waris islam terhadap sistem kekerabatan matrilineal
Buku Ajar 237



Minangkabau. Notaire, 2, 197-211.

Rannu, D. A., Santoso, E., Cherieshta, J., Natasha, M. B., & Young, J.
(2023). Perlindungan warisan budaya: Peran hukum adat dalam
pemeliharaan budaya lokal. Innovative: Journal Of Social Science
Research, 3(5), 543-553.

Rina, R. H. (2021). Konstruksi Hukum Adat Dalam Menentukan
Kecakapan Hukum (Studi Di Masyarakat Adat Dusun Sade
Lombok Tengah). Jurnal Media Keadilan, 12(1), 204-215.

Rochaeti, N., & Sutanti, R. D. (2018). Kontribusi Peradilan Adat Dan
Keadilan Restoratif Dalam Pembaruan Hukum Pidana Di
Indonesia. Masalah-Masalah Hukum, 47(3), 198-214.

Rohmabh, S. (2018). Rekonstruksi Teoritis Penyerapan Hukum Islam ke
Dalam Hukum Nasional di Indonesia. Jjtihad, 12(1), 85-117.
Rosyidiana, R. N., Pradnyani, N. L. P. N. A., & Suhardianto, N. (2023).
Konsep dan implementasi corporate social responsibility berbasis
kearifan lokal Indonesia: Sebuah tinjauan literatur. Akuntansi:

Jurnal Akuntansi Integratif, 9(1), 19-36.

Rozi, A. F. (2024). Keadilan Gender dalam Hukum Waris Islam: Studi
Komparatif antara Hukum Waris Faraid dan Prinsip Kesetaraan
Gender di Era Modern. ASASI: Journal of Islamic Family Law,
5(1), 64-79.

Rumiartha, 1., Buana, N. P., Astariyani, N. L. G., & Indradewi, A. A. S.
N. (2022). Human Rights of Indigenous People in Indonesia: A
Constitutional Approach. JE Asia & Int’l L., 15, 395.

Sari, A. K. (2023). Pengaruh politik hukum dalam penegakan hukum di
Indonesia. Dalihan Na Tolu: Jurnal Hukum, Politik Dan
Komunikasi Indonesia, 1(02), 51-58.

Sari, N. L. A. (2020). Pengakuan Dan Perlindungan Hukum Terhadap
Masyarakat Hukum Adat (Dalam Perspektif Negara Hukum).
Ganec Swara, 14(1), 439—445.

Sari, W. J., Kurniati, Y., & Tejo, E. S. (2024). Eksistensi Perkawinan
Adat di Tengah Pengaruh Hukum Nasional: Studi Perbandingan di
Beberapa Daerah Indonesia. Jurnal Ilmu Hukum, Humaniora Dan
Politik (JIHHP), 5(2).

Siadio, S., & Yenti, E. (2023). Pengaruh Intervensi Hukum Adat
Minangkabau Terhadap Prinsip Dan Praktik Hukum Islam.
JISRAH: Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, 4(2), 207.

Siahaan, D. A. H. (2016). Akibat Perkawinan Semarga Mrenurut Hukum
238 Hukum Adat



Adat Batak Toba. Novum: Jurnal Hukum, 3(3), 174-181.

Siregar, T., Lubis, 1., & Harahap, A. S. (2023). The Role of Local
Wisdom in Law: Alternative Dispute Resolution in the Land Sector
in North Sumatra, Indonesia. ISVS E-Journal, 10(1).

Siscawati, M. (2020). Gender and forest tenure reform in Indonesia.
CIFOR. Retrieved from
https://books.google.co.id/books?id=NboSEAAAQBAJ

Sormin, I. (2023). Kearifan Lokal Dalihan Natolu Sebagai Hak
Konstitutional Masyarakat Batak Angkola. In AICOLS: Annual
International Conference on Law and Sharia (Vol. 7, pp. 1-17).

Sudantra, 1. K., Astiti, T. I. P., & Laksana, I. (2017). Sistem peradilan
adat dalam kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat desa
pakraman di Bali. Jurnal Kajian Bali, 7(1), 85—104.

Sujono, & Istianingsih. (2024). Corporate Accountability in
Environmental Crimes: Lessons from Indonesia’s Forest Fires and
Beyond. Siber International Journal of Advanced Law (SIJAL),
2(2), 88-97.

Sulistiani, S. L. (2021). Hukum Adat di Indonesia. Sinar Grafika.
Retrieved from
https://books.google.co.id/books?1d=QaJOEAAAQBAJ

Sulistyaningsih, R. (2021). Reforma Agraria di Indonesia. Perspektif,
26(1), 57-64.

Sultana, R., Muhammad, N., & Zakaria, A. K. M. (2018). Role of
indigenous knowledge in sustainable development. International
Journal of Development Research, 8(2), 18902—18906.

Suryanata, I. W. F. (2021). Hukum waris adat Bali dalam pandangan
kesetaraan gender. Belom Bahadat, 11(2), 46—64.

Syarbini, A. (2015). Kearifan Lokal Baduy Banten. Refleksi, 14(1), 55—
74.

Syarif, M. (2023). Menyinergikan Peradilan Adat Dalam Penguatan
Syariat Islam Di Aceh. Kalam: Jurnal Agama Dan Sosial
Humaniora, 11(1), 103-122.

Syofyan, Y., & Nazmi, D. (2023). Studi Perbandingan Perkawinan Anak
Dalam Hukum Adat Di Indonesia Dan India Ditinjau Dari
Perspektif Hak Asasi Manusia. Unes Journal Of Swara Justisia,
6(4), 383-397.

Tehupeiory, A. (2019). Peran Lembaga Adat dalam Penyelesaian

Sengketa Hak Ulayat Di Negeri Soahuku-Amahai Maluku Tengah.
Buku Ajar 239



UKI Press.

Ternando, A., Alfarisi, M., & Rahman, R. (2023). Implementasi Hukum
Adat Sebagai Penanganan Restorative Justice Dalam Membangun
Sistem Alternative Penyelesaian Hukum Pidana di Indonesia.
Legalitas: Jurnal Hukum, 15(2), 204-212.

Timotius, R. (2018). Revitalisasi Desa Dalam Konstelasi Desentralisasi
Menurut Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 Tentang Desa.
Jurnal Hukum & Pembangunan, 48(2), 323-344.

Tresnoputri, C., Chandra, J., Wijaya, F. A., Claudia, J., Florencia, C. B.,
& Saly, J. N. (2023). Peran Hukum Adat Dalam Sistem Hukum
Ketatanegaraan Indonesia. Nusantara: Jurnal llmu Pengetahuan
Sosial, 10(5), 2333-2341.

Van der Muur, W. (2018). Forest conflicts and the informal nature of
realizing indigenous land rights in Indonesia. Citizenship Studies,
22(2), 160-174.

Widadi, Z. (2019). Pemaknaan Batik Sebagai Warisan Budaya
Takbenda. Pena: Jurnal llmu Pengetahuan Dan Teknologi, 33(2),
17-27.

Widianingsih, 1., Mclntyre, J. J., Rakasiwi, U. S., Iskandar, G. H., &
Wirawan, R. (2023). Indigenous Sundanese leadership: Eco-
systemic lessons on zero emissions: A conversation with
Indigenous leaders in Ciptagelar, West Java. Systemic Practice and
Action Research, 36(2), 321-353.

Wiessner, S. (2011). The cultural rights of indigenous peoples:
achievements and continuing challenges. European Journal of
International Law, 22(1), 121-140.

Wiharma, C. (2017). Penegakan Hukum Legalistik Dalam Perspektif
Sosiologis. Jurnal Hukum Mimbar Justitia, 3(2), 216-233.

Yoga, K. A. S. P. (2023). Awig-awig sebagai hukum adat di wilayah
desa adat Provinsi Bali. Jurnal Dinamika Sosial Budaya, 25(1),
293-296.

Yustiana, I. (2024). REVITALISASI HUKUM ADAT DALAM
HUKUM NASIONAL: MEMBANGUN KEADILAN BERBASIS
KEARIFAN LOKAL. Prosiding Mewujudkan Sistem Hukum
Nasional Berbasis Pancasila, 1, 309-318.

Zia, H. (2021). Eksistensi Hukum Adat Dalam Penyelesaian Sengketa
Tanahulayat Di Indonesia. Datin Law Jurnal, 2(1), 22-34.

240 Hukum Adat



Tan:

War:

Nik:

San:

Tok:

Buku Ajar

secara turun-temurun dalam komunitas adat,
baik atas tanah, hasil alam, maupun status sosial,
yang dijaga dan diakui oleh norma-norma adat
setempat.

Singkatan dari “tanah”, yaitu unsur utama dalam
hukum adat karena mencerminkan hubungan
spiritual dan historis antara masyarakat adat
dengan wilayahnya. Tanah dianggap sebagai
warisan leluhur dan bukan semata benda
ekonomi.

Bentuk singkatan dari “waris”, yaitu hak
memperoleh harta pusaka sesuai garis keturunan
yang ditentukan oleh adat. Warisan dalam
hukum adat tidak hanya benda, tetapi juga status
sosial dan tanggung jawab keluarga.

Merujuk pada “nikah” atau pernikahan adat,
yaitu proses penyatuan dua keluarga besar
berdasarkan norma-norma adat tertentu, disertai
ritual, mahar, dan kesepakatan sosial yang
mengikat.

Singkatan dari “sanak™ atau kerabat, yang
merupakan unsur penting dalam struktur
masyarakat adat. Hubungan sanak menentukan
hak dan kewajiban seseorang dalam waris,
musyawarah, dan upacara adat.

Kependekan dari “tokoh”, yakni pemuka adat
yang memiliki kewenangan moral dan sosial
untuk memutuskan perkara adat, memimpin
upacara, serta menjaga kemurnian nilai-nilai
leluhur.

241



Pun:

Ruk:

Sap:

Sah:

Ulu:

Bal:

Rit:

Sun:

Tum:

242

Berasal dari kata “pungut” atau pemberian adat,
merujuk pada bentuk penghormatan atau simbol
kesepakatan dalam praktik hukum adat, sering
kali dalam bentuk barang atau sesaji.
Kependekan dari “perukunan”, yaitu aturan adat
tak tertulis yang menjadi panduan hidup
masyarakat sehari-hari. Ruk menjadi landasan
sosial dalam menjaga keharmonisan antar warga.
Mengandung makna “sanksi” adat, yaitu bentuk
hukuman sosial atau moral atas pelanggaran
adat, bisa berupa denda, pengucilan, hingga
kewajiban memperbaiki kesalahan lewat upacara
adat.

Merujuk pada keabsahan suatu tindakan atau
keputusan menurut hukum adat. Sesuatu
dianggap sah bila memenuhi syarat adat dan
diakui oleh pemuka adat serta komunitasnya.
Singkatan dari “hulubalang” atau “ulun”, yang
berarti pemimpin adat atau kepala suku. Ulu
berperan strategis dalam melindungi tanah adat
dan menjaga ketertiban sosial.

Merujuk  pada  “balai”  adat, tempat
berlangsungnya musyawarah, upacara, dan
proses penyelesaian sengketa menurut hukum
adat. Bal juga simbol tempat berkumpulnya
otoritas adat.

Singkatan dari “ritual”, yaitu rangkaian kegiatan
sakral yang dijalankan sesuai norma adat. Rit
memiliki peran penting dalam meneguhkan nilai
budaya dan spiritual masyarakat adat.

Merujuk pada kebiasaan adat atau “kesunahan”
dalam komunitas adat, yaitu tindakan yang
dilakukan secara turun-temurun dan dianggap
bernilai luhur serta patut diteladani.

Sebutan untuk “tumenggung” atau pemimpin
adat dalam tingkatan tertentu, atau juga bisa
berarti leluhur yang dihormati dan dijadikan

sumber nilai serta pedoman hidup.
Hukum Adat



akademik, 11, 182, 230

B

behavior, 30
big data, 228

D

digitalisasi, 224

distribusi, 15, 43, 56, 93, 95,
224

domestik, 89, 203, 204

E

E-Business, vii

ekonomi, 14, 15, 46, 47, 48, 50,
58,62,67,71,74,77, 78, 85,
87, 88, 95,96, 102, 112, 113,
114,115, 116, 117, 118, 120,
121, 123, 124, 144, 151, 152,
154,159, 162, 164, 172, 176,
184, 191, 200, 203, 208, 211,
212,213,221, 225, 226, 227,
247

ekspansi, 47, 80, 172, 174

empiris, 187

entitas, 22, 33, 58, 72, 131, 145,
151, 184, 189, 213, 218, 228,
230

etnis, 164

Buku Ajar

finansial, 96, 113

fleksibilitas, 13, 41, 92, 96,
108, 118, 218

fundamental, 8, 22, 25, 71, 129,
162,211

G

geografis, 29, 45, 152, 176, 222

globalisasi, 48, 51, 179, 202,
208, 217, 219, 225, 229, 233,
242

I

implikasi, 67, 177, 199, 209
infrastruktur, 47, 50, 57, 71, 73,
80, 174, 209, 210, 212, 214,

226

inklusif, 31, 161, 163, 164, 167,
168, 169, 170, 171, 181, 184,
191, 206, 211, 223

integrasi, 31, 32, 42,45, 117,
181, 183, 185, 189, 191, 223,
224,225

integritas, 73, 121, 134, 139,
146, 154, 213, 227

investasi, 71, 78, 79, 174, 191,
192, 203, 205, 219, 221, 226,
229

investor, 60, 62, 64, 176, 226,
227

243



K

kolaborasi, 190, 208, 231, 232

komoditas, 81, 88

komparatif, 97

komprehensif, 172, 191, 193,
206, 214, 227

konkret, 22, 69, 161, 163, 173,
181, 188, 194, 205, 207, 219,
224

M

manipulasi, 224
metodologi, 231
moneter, 117

N

negosiasi, 140

0]

otoritas, 27, 30, 39, 44, 56, 59,
69, 73,78, 80, 89, 117, 132,
133, 135, 183, 184, 189, 205,
210, 222,227, 248

P

politik, 14, 57, 61, 62, 80, 81,
100, 171, 172, 173, 176, 180,

244

182, 183, 192, 196, 200, 203,
213,221, 227, 230, 244

R

rasional, 25

regulasi, 31, 49, 59, 145, 163,
171, 180, 181, 182, 183, 188,
189, 191, 192, 193, 204, 207,
211,218, 223

relevansi, 31, 143, 160, 229

S

stabilitas, 13, 54, 57, 76, 96,
114, 135

stigma, 137, 166

syariah, 19, 94

T
transformasi, 10, 170
transparansi, 122, 141, 185, 224
U

universal, 28, 157, 158, 159,
160, 161, 169, 170, 175, 177,
188

Hukum Adat



Buku Ajar

Lahir di Gianyar, 19 Mei 1973. Lulus S3 di program

Studi llmu Hukum, Fakultas Hukum Universitas 17

- Agustus Surabaya Tahun 2022. Saat ini sebagai

Dosen di Universitas Ngurah Rai pada Program Studi
Hukum Fakultas Hukum.

Dr. I Wayan Putu Sucana Aryana, S.E., S.H.,
M.H., CMC.

Lahir di Tabanan, 06 Oktober 1967. Lulus S1 di
Fakultas Ekonomi Universitas Ngurah Rai tahun
1995, Lulus S1 di Fakultas Hukum Universitas
Tabanan tahun 2005, Lulus S2 di Magister [lmu
Hukum Pascasarjana Universitas Universitas 17
Agustus 1945 Surabaya tahun 2007, dan Lulus S3 di
Program Doktor [lmu Hukum Universitas 17 Agustus
1945 Surabaya tahun 2019 Saat ini sebagai Dosen dan
Pengajar Hukum Tindak Pidana Khusus di
Universitas Ngurah Rai pada Program Studi Hukum
dan Program Pascasarjana Magister Hukum.

245




246

Dr. Cokorda Gede Swetasoma, S.H., M.H.

Lahir di Denpasar, 02 Desember 1996. Lulus S1 di
Program Studi Ilmu Hukum Universitas Ngurah Rai
tahun 2003, Lulus S2 di Magister Hukum
Pascasarjana Universitas 17 Agustus 1945 Surabaya
tahun 2006, dan Lulus S3 di Program Doktor Ilmu
Hukum Universitas 17 Agustus 1945 Surabaya tahun
2022. Saat ini sebagai Dosen dan Pengajar Hukum
Perdata Adat di Universitas Ngurah Rai pada
Program Studi Hukum dan Program Pascasarjana
Magister Hukum.

Hukum Adat



Buku Ajar

FUKUM
ADAT

Buku Ajar Hukum Adat ini disusun sebagai panduan komprehensif
bagi mahasiswa hukum, akademisi, maupun praktisi yang ingin
memahami fondasi dan dinamika hukum adat di Indonesia. Hukum
adat merupakan sistem hukum yang lahir dari nilai-nilai budaya
masyarakat lokal, tumbuh dan berkembang secara turun-temurun,
serta berperan penting dalam pembentukan identitas hukum
nasional. Buku ajar ini membahas secara sistematis berbagai aspek
hukum adat, mulai dari konsep dasar, asas-asas pokok, bentuk-
bentuk pranata sosial, hingga peran hukum adat dalam konteks
pluralisme hukum dan pengakuan terhadap masyarakat adat dalam
sistem hukum nasional. Buku ajar ini juga membahas studi kasus
dari berbagai daerah, yang menggambarkan keberagaman praktik
hukum adat di Indonesia serta relevansinya di tengah tantangan
modernisasi dan globalisasi.

@ mediapenerbitindonesia.com

ﬁ +6281362150605 ISBN 978-b34-7305-80-0
1LY/ ) 1 U o
4 @ Penerbit ldn 9 786347 " 3p5800

PT MEDIA PENERBIT INDONESIA @Pt mediapenerbitidn




