
  



  



 

 

 

 

 

BUKU AJAR 
 

HUKUM ADAT 
 

 

 

 

 

Dr. I Made Artana, S.H., M.H. 

Dr. I Wayan Putu Sucana Aryana, S.E., S.H., M.H., CMC. 

Dr. Cokorda Gede Swetasoma, S.H., M.H. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



BUKU AJAR HUKUM ADAT 
 

Ditulis oleh: 

 

Dr. I Made Artana, S.H., M.H. 

Dr. I Wayan Putu Sucana Aryana, S.E., S.H., M.H., CMC. 

Dr. Cokorda Gede Swetasoma, S.H., M.H. 

 
Hak Cipta dilindungi oleh undang-undang. Dilarang keras memperbanyak, 

menerjemahkan atau mengutip baik sebagian ataupun keseluruhan isi buku 

tanpa izin tertulis dari penerbit. 

 
 

 

 

 

 

 

 

ISBN: 978-634-7305-80-0 

XI + 246 hlm; 18,2 x 25,7 cm. 

Cetakan I, Oktober 2025 

 

 

Desain Cover dan Tata Letak: 

Ajrina Putri Hawari, S.AB. 

 

 

 

 

Diterbitkan, dicetak, dan didistribusikan oleh 

PT Media Penerbit Indonesia 

Royal Suite No. 6C, JalanSedapMalam IX, Sempakata 

Kecamatan Medan Selayang, Kota Medan 20131 

Telp:081362150605 

Email:ptmediapenerbitindonesia@gmail.com 

Web: https://mediapenerbitindonesia.com 

Anggota IKAPI No.088/SUT/2024

mailto:ptmediapenerbitindonesia@gmail.com
https://mediapenerbitindonesia.com/


 i  Buku Ajar 

KATA PENGANTAR 
 

Hukum adat merupakan sistem hukum asli Indonesia yang 

bersumber dari kebiasaan dan nilai-nilai lokal masyarakat, hidup dalam 

praktik sehari-hari, dan diwariskan secara turun-temurun. Ia berfungsi 

mengatur hubungan sosial, menyelesaikan konflik, serta menjaga 

keharmonisan dengan pendekatan restoratif. Sejak masa kerajaan hingga 

pascakemerdekaan, peran hukum adat diakui, termasuk secara 

konstitusional dalam Pasal 18B UUD 1945, dan tetap relevan dalam sistem 

hukum nasional karena sifatnya yang fleksibel, kontekstual, dan berbasis 

budaya. 

 

Buku ajar ini membahas secara komprehensif berbagai aspek 

hukum adat di Indonesia, mulai dari pengertian, sejarah, asas, dan sumber 

hukum adat, hingga penerapannya dalam bidang tanah, waris, perkawinan, 

perdata, pidana, lingkungan, serta hubungan hukum adat dengan hukum 

nasional, hukum Islam, hak asasi manusia, dan hukum internasional. Buku 

ajar ini juga membahas sistem hukum adat di berbagai daerah, peran 

pemuka adat, serta tantangan dan masa depan hukum adat dalam konteks 

globalisasi. 

 

Semoga buku ajar ini dapat menjadi sumber ilmu yang bermanfaat 

serta memperkuat pemahaman pembaca mengenai hukum adat sebagai 

bagian penting dari sistem hukum nasional yang berakar pada nilai-nilai 

budaya Indonesia. 

 

Salam hangat. 

 

PENULIS 

 

 

 

 

 

 

 



ii  Hukum Adat  

DAFTAR ISI 

 
KATA PENGANTAR ........................................................................... i 

DAFTAR ISI ......................................................................................... ii 

ANALISIS INSTRUKSIONAL .......................................................... vi 

 

BAB I PENDAHULUAN HUKUM ADAT ........................................ 1 

A. Pengertian Hukum Adat ...................................................... 1 

B. Sejarah dan Perkembangan Hukum Adat di Indonesia ....... 3 

C. Ciri-ciri dan Fungsi Hukum Adat ........................................ 6 

D. Hubungan Hukum Adat dengan Hukum Nasional dan 

Hukum Islam ..................................................................... 10 

E. Latihan Soal Bab I ............................................................. 13 

 

BAB II ASAS DAN SUMBER HUKUM ADAT .............................. 15 

A. Asas-asas Umum dalam Hukum Adat ............................... 15 

B. Sumber Hukum Adat: Sumber Materiil dan Formil .......... 20 

C. Kedudukan Adat Istiadat dalam Sistem Hukum ................ 25 

D. Latihan Soal Bab II ............................................................ 28 

 

BAB III SISTEM HUKUM ADAT DI BERBAGAI DAERAH ..... 31 

A. Klasifikasi Masyarakat Hukum Adat (Genealogis, 

Teritorial, Campuran) ........................................................ 31 

B. Sistem Hukum Adat di Sumatera, Jawa, Kalimantan, Bali, 

dan Papua ........................................................................... 37 

C. Konsep Kesatuan Masyarakat Hukum .............................. 42 

D. Latihan Soal Bab III .......................................................... 45 

 

BAB IV KEDUDUKAN DAN PERAN PEMUKA ADAT .............. 47 

A. Struktur Sosial dan Kelembagaan Adat ............................. 47 

B. Wewenang dan Fungsi Pemuka Adat ................................ 53 

C. Mekanisme Penyelesaian Sengketa Adat oleh Pemuka Adat

 ........................................................................................... 56 



 iii  Buku Ajar 

D. Latihan Soal Bab IV .......................................................... 63 

 

BAB V HUKUM ADAT TENTANG TANAH ................................. 65 

A. Hak Ulayat dan Hak Atas Tanah dalam Perspektif Adat .. 65 

B. Penguasaan dan Penggunaan Tanah secara Adat .............. 68 

C. Konflik Agraria dan Peran Hukum Adat ........................... 72 

D. Latihan Soal Bab V ............................................................ 75 

 

BAB VI HUKUM ADAT TENTANG WARIS ................................ 77 

A. Sistem Pewarisan dalam Hukum Adat (Patrilineal, 

Matrilineal, Bilateral) ........................................................ 77 

B. Bentuk-bentuk Harta Warisan dalam Adat ........................ 81 

C. Perbedaan Hukum Waris Adat dengan Hukum Waris Islam 

dan Perdata Barat ............................................................... 86 

D. Latihan Soal Bab VI .......................................................... 90 

 

BAB VII HUKUM ADAT TENTANG PERKAWINAN ................ 93 

A. Konsep Perkawinan Menurut Hukum Adat ....................... 93 

B. Bentuk dan Tahapan Perkawinan Adat.............................. 95 

C. Harta Perkawinan (Harta Gono-gini, Warisan) ............... 101 

D. Latihan Soal Bab VII ....................................................... 103 

 

BAB VIII HUKUM ADAT TENTANG PERDATA ..................... 105 

A. Perikatan dalam Hukum Adat .......................................... 105 

B. Jual Beli, Tukar Menukar, Hibah, Sewa dalam Konteks 

Adat ................................................................................. 110 

C. Tanggung Jawab Sosial dan Etika dalam Transaksi Adat 114 

D. Latihan Soal Bab VIII ...................................................... 118 

 

BAB IX HUKUM ADAT TENTANG PIDANA ............................ 121 

A. Delik Adat dan Kategori Pelanggaran ............................. 121 

B. Sanksi Adat dan Prosedur Penegakannya ........................ 127 

C. Penyelesaian Sengketa Pidana secara Musyawarah ........ 131 

D. Latihan Soal Bab IX ........................................................ 135 

 



iv  Hukum Adat  

BAB X HUKUM ADAT TENTANG LINGKUNGAN DAN ALAM

 ......................................................................................... 137 

A. Hubungan Komunal dengan Alam dalam Perspektif Adat

 ......................................................................................... 137 

B. Larangan-larangan Adat Terkait Alam dan Sanksinya .... 139 

C. Peran Hukum Adat dalam Pelestarian Lingkungan ......... 145 

D. Latihan Soal Bab X .......................................................... 148 

 

BAB XI HUKUM ADAT DAN HAK ASASI MANUSIA ............. 151 

A. Implikasi HAM terhadap Eksistensi Hukum Adat .......... 151 

B. Persoalan Diskriminasi dan Keadilan dalam Sistem Adat

 ......................................................................................... 158 

C. Dinamika Pengakuan Masyarakat Adat dalam Konteks 

HAM ................................................................................ 165 

D. Latihan Soal Bab XI ........................................................ 171 

 

BAB XII HUKUM ADAT DAN POLITIK HUKUM NASIONAL

 ......................................................................................... 173 

A. Peran Hukum Adat dalam Pembentukan Peraturan 

Perundang-undangan ....................................................... 173 

B. Problematika Dualisme Hukum ....................................... 177 

C. Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Positif ................ 182 

D. Latihan Soal Bab XII ....................................................... 190 

 

BAB XIII HUKUM ADAT DALAM PERSPEKTIF HUKUM 

INTERNASIONAL ....................................................... 193 

A. Pengakuan Internasional terhadap Masyarakat Adat ....... 193 

B. Prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC) .......... 203 

C. Studi Kasus: Masyarakat Adat dalam Hukum Internasional

 ......................................................................................... 207 

D. Latihan Soal Bab XIII ...................................................... 210 

 

BAB XIV MASA DEPAN HUKUM ADAT ................................... 211 

A. Revitalisasi dan Kodifikasi Hukum Adat ........................ 211 

B. Tantangan Hukum Adat di Era Globalisasi ..................... 219 

C. Kontribusi Akademisi dan Praktisi dalam Pengembangan 

Hukum Adat .................................................................... 223 



 v  Buku Ajar 

D. Latihan Soal Bab XIV ..................................................... 226 

 

BAB XV KESIMPULAN ................................................................. 229 

 

DAFTAR PUSTAKA ....................................................................... 231 

GLOSARIUM ................................................................................... 241 

INDEKS     ......................................................................................... 243 

BIOGRAFI PENULIS ...................................................................... 245 

 

 

 

 

  



vi  Hukum Adat  

ANALISIS 

INSTRUKSIONAL 
 

 

No Kemampuan Akhir yang 

Diharapkan 

Indikator 

1 Mampu memahami terkait 

dengan pengertian hukum adat, 

memahami sejarah dan 

perkembangan hukum adat di 

Indonesia, memahami ciri-ciri 

dan fungsi hukum adat, serta 

memahami hubungan hukum adat 

dengan hukum nasional dan 

hukum Islam. Sehingga pembaca 

dapat memahami posisi strategis 

hukum adat dalam sistem hukum 

Indonesia, mampu membedakan 

karakteristiknya dibandingkan 

dengan hukum formal, serta dapat 

mengaplikasikan pengetahuan 

tersebut dalam analisis hukum, 

penyusunan argumentasi 

akademik, maupun dalam praktik 

penyelesaian sengketa yang 

berbasis nilai-nilai lokal dan 

kearifan budaya. 

• Pengertian Hukum Adat 

• Sejarah dan 

Perkembangan Hukum 

Adat di Indonesia 

• Ciri-ciri dan Fungsi 

Hukum Adat 

• Hubungan Hukum Adat 

dengan Hukum Nasional 

dan Hukum Islam  

2 Mampu memahami terkait 

dengan asas-asas umum dalam 

hukum adat, memahami sumber 

hukum adat: sumber materiil dan 

formil, serta memahami 

kedudukan adat istiadat dalam 

sistem hukum. Sehingga 

pembaca dapat menilai secara 

kritis kedudukan adat istiadat 

sebagai bagian penting dari 

• Asas-asas Umum dalam 

Hukum Adat 

• Sumber Hukum Adat: 

Sumber Materiil dan 

Formil 

• Kedudukan Adat Istiadat 

dalam Sistem Hukum 

 



 vii  Buku Ajar 

sistem hukum nasional, serta 

menganalisis relevansinya dalam 

pembentukan hukum positif dan 

penyelesaian persoalan hukum di 

tingkat lokal. 

3 Mampu memahami terkait 

dengan klasifikasi masyarakat 

hukum adat (genealogis, 

teritorial, campuran), memahami 

sistem hukum adat di Sumatera, 

Jawa, Kalimantan, Bali, dan 

Papua, serta memahami konsep 

kesatuan masyarakat hukum. 

Sehingga pembaca dapat 

mengidentifikasi dan 

menganalisis konsep kesatuan 

masyarakat hukum secara 

komprehensif sebagai dasar 

pengakuan eksistensi masyarakat 

adat dalam sistem hukum 

nasional. 

• Klasifikasi Masyarakat 

Hukum Adat 

(Genealogis, Teritorial, 

Campuran) 

• Sistem Hukum Adat di 

Sumatera, Jawa, 

Kalimantan, Bali, dan 

Papua 

• Konsep Kesatuan 

Masyarakat Hukum 

 

4 Mampu memahami terkait 

dengan struktur sosial dan 

kelembagaan adat, memahami 

wewenang dan fungsi pemuka 

adat, serta memahami mekanisme 

penyelesaian sengketa adat oleh 

pemuka adat. Sehingga pembaca 

dapat menganalisis mekanisme 

penyelesaian sengketa adat yang 

dilakukan secara musyawarah 

dan berbasis kearifan lokal, serta 

memahami peran strategis 

pemuka adat dalam menciptakan 

keadilan restoratif di komunitas 

adat. 

• Struktur Sosial dan 

Kelembagaan Adat 

• Wewenang dan Fungsi 

Pemuka Adat 

• Mekanisme Penyelesaian 

Sengketa Adat oleh 

Pemuka Adat 

 

5 Mampu memahami terkait 

dengan hak ulayat dan hak atas 

tanah dalam perspektif adat, 

memahami penguasaan dan 

penggunaan tanah secara adat, 

serta memahami konflik agraria 

dan peran hukum adat. Sehingga 

• Hak Ulayat dan Hak 

Atas Tanah dalam 

Perspektif Adat 

• Penguasaan dan 

Penggunaan Tanah 

secara Adat 



viii  Hukum Adat  

pembaca dapat mampu 

menganalisis peran hukum adat 

dalam menangani konflik agraria, 

serta menilai relevansinya dalam 

perlindungan hak-hak 

masyarakat adat atas tanah dan 

sumber daya alamnya. 

• Konflik Agraria dan 

Peran Hukum Adat 

 

6 Mampu memahami terkait 

dengan sistem pewarisan dalam 

hukum adat (patrilineal, 

matrilineal, bilateral), memahami 

bentuk-bentuk harta warisan 

dalam adat, serta memahami 

perbedaan hukum waris adat 

dengan hukum waris islam dan 

perdata barat. Sehingga pembaca 

dapat mampu membandingkan 

perbedaan antara hukum waris 

adat dengan hukum waris Islam 

dan hukum perdata Barat, baik 

dari segi prinsip, pelaksanaannya, 

maupun nilai-nilai yang 

mendasarinya. 

• Sistem Pewarisan dalam 

Hukum Adat 

(Patrilineal, Matrilineal, 

Bilateral) 

• Bentuk-bentuk Harta 

Warisan dalam Adat 

• Perbedaan Hukum Waris 

Adat dengan Hukum 

Waris Islam dan Perdata 

Barat 

 

7 Mampu memahami terkait 

dengan konsep perkawinan 

menurut hukum adat, memahami 

bentuk dan tahapan perkawinan 

adat, serta memahami harta 

perkawinan (harta gono-gini, 

warisan). Sehingga pembaca 

dapat mampu menguraikan 

pengaturan harta dalam 

perkawinan, seperti harta gono-

gini dan warisan, serta menilai 

bagaimana ketentuan tersebut 

dijalankan dalam sistem hukum 

adat. 

• Konsep Perkawinan 

Menurut Hukum Adat 

• Bentuk dan Tahapan 

Perkawinan Adat 

• Harta Perkawinan (Harta 

Gono-gini, Warisan) 

 

8 Mampu memahami terkait 

dengan perikatan dalam hukum 

adat, memahami jual beli, tukar 

menukar, hibah, sewa dalam 

konteks adat, serta memahami 

tanggung jawab sosial dan etika 

• Perikatan dalam Hukum 

Adat 

• Jual Beli, Tukar 

Menukar, Hibah, Sewa 

dalam Konteks Adat 



 ix  Buku Ajar 

dalam transaksi adat. Sehingga 

pembaca dapat mampu 

menganalisis tanggung jawab 

sosial dan etika dalam setiap 

transaksi adat, serta menilai 

pentingnya menjaga 

keseimbangan dan keharmonisan 

dalam hubungan hukum 

antarwarga masyarakat adat. 

• Tanggung Jawab Sosial 

dan Etika dalam 

Transaksi Adat 

9 Mampu memahami terkait 

dengan delik adat dan kategori 

pelanggaran, memahami sanksi 

adat dan prosedur penegakannya, 

serta memahami penyelesaian 

sengketa pidana secara 

musyawarah. Sehingga pembaca 

dapat mampu menganalisis 

mekanisme penyelesaian 

sengketa pidana secara 

musyawarah yang 

mengedepankan prinsip keadilan 

restoratif dan harmoni sosial 

dalam komunitas adat. 

• Delik Adat dan Kategori 

Pelanggaran 

• Sanksi Adat dan 

Prosedur Penegakannya 

• Penyelesaian Sengketa 

Pidana secara 

Musyawarah 

 

10 Mampu memahami terkait 

dengan hubungan komunal 

dengan alam dalam perspektif 

adat, memahami larangan-

larangan adat terkait alam dan 

sanksinya, serta memahami peran 

hukum adat dalam pelestarian 

lingkungan. Sehingga pembaca 

dapat mampu menganalisis peran 

penting hukum adat dalam 

pelestarian lingkungan melalui 

norma-norma lokal yang menjaga 

keseimbangan ekosistem dan 

mendorong keberlanjutan sumber 

daya alam. 

• Hubungan Komunal 

dengan Alam dalam 

Perspektif Adat 

• Larangan-larangan Adat 

Terkait Alam dan 

Sanksinya 

• Peran Hukum Adat 

dalam Pelestarian 

Lingkungan 

 

11 Mampu memahami terkait 

dengan implikasi HAM terhadap 

eksistensi hukum adat, 

memahami persoalan 

diskriminasi dan keadilan dalam 

• Implikasi HAM terhadap 

Eksistensi Hukum Adat 



x  Hukum Adat  

sistem adat, serta memahami 

dinamika pengakuan masyarakat 

adat dalam konteks HAM. 

Sehingga pembaca dapat mampu 

menganalisis dinamika 

pengakuan masyarakat adat 

dalam kerangka HAM serta 

pentingnya menjembatani nilai-

nilai lokal dengan prinsip-prinsip 

universal untuk menciptakan 

sistem hukum yang adil dan 

inklusif. 

• Persoalan Diskriminasi 

dan Keadilan dalam 

Sistem Adat 

• Dinamika Pengakuan 

Masyarakat Adat dalam 

Konteks HAM 

 

12 Mampu memahami terkait 

dengan peran hukum adat dalam 

pembentukan peraturan 

perundang-undangan, memahami 

problematika dualisme hukum, 

serta memahami harmonisasi 

hukum adat dan hukum positif. 

Sehingga pembaca dapat mampu 

menganalisis pentingnya 

harmonisasi antara hukum adat 

dan hukum positif guna 

menciptakan sistem hukum yang 

selaras, berkeadilan, dan 

responsif terhadap keragaman 

sosial budaya di Indonesia. 

• Peran Hukum Adat 

dalam Pembentukan 

Peraturan Perundang-

undangan 

• Problematika Dualisme 

Hukum 

• Harmonisasi Hukum 

Adat dan Hukum Positif 

 

13 Mampu memahami terkait 

dengan pengakuan internasional 

terhadap masyarakat adat, 

memahami prinsip free, prior and 

informed consent (FPIC), serta 

memahami studi kasus: 

masyarakat adat dalam hukum 

internasional. Sehingga pembaca 

dapat mampu menganalisis studi 

kasus terkait posisi masyarakat 

adat dalam hukum internasional 

serta menilai implikasinya 

terhadap perlindungan dan 

pemajuan hak-hak masyarakat 

adat di Indonesia. 

• Pengakuan Internasional 

terhadap Masyarakat 

Adat 

• Prinsip Free, Prior and 

Informed Consent 

(FPIC) 

• Studi Kasus: Masyarakat 

Adat dalam Hukum 

Internasional 



 xi  Buku Ajar 

14 Mampu memahami terkait 

dengan revitalisasi dan kodifikasi 

hukum adat, memahami 

tantangan hukum adat di era 

globalisasi, serta memahami 

kontribusi akademisi dan praktisi 

dalam pengembangan hukum 

adat. Sehingga pembaca dapat 

mampu menilai kontribusi 

akademisi dan praktisi dalam 

pengembangan hukum adat 

melalui penelitian, pendidikan, 

advokasi, serta integrasi nilai-

nilai lokal dalam pembentukan 

kebijakan hukum yang inklusif 

dan berkeadilan. 

• Revitalisasi dan 

Kodifikasi Hukum Adat 

• Tantangan Hukum Adat 

di Era Globalisasi 

• Kontribusi Akademisi 

dan Praktisi dalam 

Pengembangan Hukum 

Adat 

 

 

 





 1  Buku Ajar 

BAB I 

PENDAHULUAN HUKUM 

ADAT 
 

 

Kemampuan Akhir yang Diharapkan 

Mampu memahami terkait dengan pengertian hukum adat, memahami 

sejarah dan perkembangan hukum adat di Indonesia, memahami ciri-

ciri dan fungsi hukum adat, serta memahami hubungan hukum adat 

dengan hukum nasional dan hukum Islam. Sehingga pembaca dapat 

memahami posisi strategis hukum adat dalam sistem hukum 

Indonesia, mampu membedakan karakteristiknya dibandingkan 

dengan hukum formal, serta dapat mengaplikasikan pengetahuan 

tersebut dalam analisis hukum, penyusunan argumentasi akademik, 

maupun dalam praktik penyelesaian sengketa yang berbasis nilai-nilai 

lokal dan kearifan budaya. 

Materi Pembelajaran 

• Pengertian Hukum Adat 

• Sejarah dan Perkembangan Hukum Adat di Indonesia 

• Ciri-ciri dan Fungsi Hukum Adat 

• Hubungan Hukum Adat dengan Hukum Nasional dan Hukum 

Islam 

• Latihan Soal Bab I  

 

 

A. Pengertian Hukum Adat 

 

Hukum adat merupakan salah satu elemen paling fundamental 

dalam sistem hukum Indonesia yang mencerminkan identitas, nilai-nilai, 

dan struktur sosial masyarakat asli Nusantara. Keberadaan hukum adat 

tidak hanya mengakar dalam sejarah panjang bangsa Indonesia sebelum 

kedatangan kolonialisme, tetapi juga terus hidup dan berkembang dalam 

kehidupan masyarakat, terutama masyarakat adat yang tersebar di 



2  Hukum Adat  

berbagai pelosok Indonesia. Dalam konteks hukum nasional modern, 

hukum adat telah memperoleh legitimasi konstitusional sebagai bagian 

dari sumber hukum yang sah dan diakui secara resmi. Secara etimologis, 

istilah hukum adat berasal dari dua kata: "hukum", yang berarti aturan 

atau norma yang mengatur perilaku manusia, dan "adat", yang berarti 

kebiasaan atau tradisi yang diakui dan dihormati oleh masyarakat. Maka, 

secara umum hukum adat dapat dipahami sebagai sistem aturan yang 

tumbuh dan berkembang dalam masyarakat berdasarkan kebiasaan yang 

diterima dan dianggap mengikat. 

Hukum adat adalah hukum tidak tertulis yang tumbuh dan 

berkembang dari kebiasaan-kebiasaan masyarakat yang bersifat lokal 

dan kontekstual. Hukum ini tidak dikodifikasi dalam bentuk undang-

undang tetapi hidup dalam praktik masyarakat, diwariskan secara turun-

temurun, dan memiliki kekuatan hukum karena diterima secara luas 

sebagai norma yang harus ditaati (Nasuiton, 2024). Sementara itu, 

hukum adat merupakan aturan sosial yang tidak disahkan oleh negara 

secara formal, tetapi tetap memiliki efektivitas dalam mengatur 

hubungan sosial, menyelesaikan konflik, dan menjaga ketertiban dalam 

komunitas lokal. Hukum ini bersifat dinamis karena terus menyesuaikan 

diri dengan perubahan sosial dan budaya masyarakat pendukungnya 

(Yustiana, 2024). 

Untuk memahami pengertian hukum adat secara utuh, penting 

untuk mengidentifikasi karakteristik utamanya. Berdasarkan analisis 

literatur kontemporer, terdapat beberapa ciri khas hukum adat yang 

membedakannya dari sistem hukum formal negara: 

1. Tidak Tertulis dan Tidak Dikodifikasi: Hukum adat biasanya tidak 

dituangkan dalam bentuk tertulis, melainkan diwariskan secara 

lisan. Pengetahuan tentang hukum ini dimiliki oleh para tetua adat 

atau tokoh masyarakat. 

2. Berasal dari Kebiasaan dan Nilai Sosial: Hukum adat tumbuh dari 

kebiasaan dan nilai-nilai lokal yang dihayati dan dilaksanakan 

dalam kehidupan sehari-hari. 

3. Bersifat Komunal dan Kekeluargaan: Hukum adat menekankan 

prinsip kolektivitas, solidaritas, dan harmoni sosial. Penekanan 

diberikan pada pemulihan hubungan, bukan penghukuman. 

4. Fleksibel dan Kontekstual: Hukum adat bersifat adaptif terhadap 

dinamika sosial, budaya, dan lingkungan. Ini yang membuatnya 

tetap relevan dalam berbagai kondisi masyarakat adat. 



 3  Buku Ajar 

5. Ditegakkan oleh Lembaga Sosial Masyarakat: Penegakan hukum 

adat dilakukan oleh struktur sosial masyarakat seperti kepala adat, 

dewan adat, atau tokoh masyarakat. 

 

 

 

B. Sejarah dan Perkembangan Hukum Adat di Indonesia 

 

Hukum adat merupakan sistem hukum asli Indonesia yang lahir, 

tumbuh, dan berkembang dari kebiasaan dan nilai-nilai lokal masyarakat 

Nusantara sebelum kedatangan kolonialisme. Sistem ini 

merepresentasikan cara masyarakat adat mengatur kehidupan sosial, 

menyelesaikan konflik, serta menjaga keseimbangan antara manusia, 

alam, dan spiritualitas. Dalam konteks sejarah Indonesia, hukum adat 

telah mengalami proses perkembangan yang dinamis: dari hukum 

masyarakat lokal yang otentik, kemudian mengalami tekanan dan 

transformasi di masa kolonial, hingga pengakuannya dalam konstitusi 

negara modern.  

 

1. Hukum Adat pada Masa Pra-Kolonial 

Pada masa pra-kolonial, masyarakat di kepulauan Nusantara 

telah mengembangkan sistem hukum berbasis adat istiadat. Hukum ini 

bersifat tidak tertulis, diwariskan secara lisan, dan ditaati oleh anggota 

komunitas karena didasarkan pada norma sosial, etika, dan spiritualitas 

lokal (Nurhardianto, 2015). Sistem ini disebut sebagai hukum yang 

hidup (living law) karena senantiasa berkembang seiring dinamika 

masyarakat. Setiap komunitas adat memiliki struktur sosial, mekanisme 

penyelesaian sengketa, dan pranata hukum tersendiri. Misalnya, 

masyarakat Batak mengenal hukum Dalihan Na Tolu, masyarakat 

Minangkabau memiliki sistem nagari dengan hukum adat basandi 

syarak, syarak basandi Kitabullah, dan masyarakat Bali menjalankan 

hukum awig-awig yang bersifat kolektif dan spiritual. Kondisi 

pluralisme hukum ini menunjukkan bahwa sejak awal, masyarakat 

Indonesia telah menjalankan sistem hukum yang kontekstual dan 

berbasis lokal, tanpa campur tangan negara. 

 

 

 



4  Hukum Adat  

2. Masa Kolonial: Kodifikasi dan Intervensi Belanda 

Periode kolonial membawa perubahan signifikan terhadap 

hukum adat. Pemerintah kolonial Belanda, melalui studi-studi hukum 

adat, mulai memahami dan mendokumentasikan sistem hukum lokal 

untuk kepentingan kolonialisme. Tokoh sentral dalam perkembangan ini 

adalah Prof. Cornelis van Vollenhoven, yang memperkenalkan konsep 

adatrecht (hukum adat) dan membagi hukum adat ke dalam 19 kringen 

atau lingkungan hukum adat di Indonesia. Van Vollenhoven percaya 

bahwa hukum adat adalah sistem hukum yang hidup dan harus 

dihormati. Ia menentang upaya penggantian hukum adat dengan hukum 

barat. Melalui karya terkenalnya Het Adatrecht van Nederlandsch-Indië, 

Van Vollenhoven berkontribusi besar dalam pelestarian hukum adat dan 

menjadikannya bagian dari studi akademik. 

Pemerintah kolonial tetap menerapkan sistem hukum dualistik: 

hukum Eropa diberlakukan bagi warga Belanda dan Eropa, sedangkan 

hukum adat digunakan untuk masyarakat pribumi, sepanjang tidak 

bertentangan dengan asas keadilan dan ketertiban kolonial (Pradhani, 

2021). Penerapan hukum adat secara diskriminatif ini memiliki dua sisi: 

di satu sisi hukum adat diakui eksistensinya, tetapi di sisi lain, 

penerapannya dibatasi oleh prinsip-prinsip kolonial. Pengadilan adat 

dibentuk tetapi berada di bawah kontrol administrasi kolonial. 

 

3. Masa Kemerdekaan dan Pembentukan Negara Indonesia 

Hukum adat dihadapkan pada tantangan baru: bagaimana 

posisinya dalam sistem hukum nasional yang ingin dibangun? Dalam 

sidang BPUPKI, para pendiri bangsa seperti Mohammad Yamin dan 

Soepomo menyuarakan pentingnya hukum adat sebagai fondasi hukum 

nasional. Namun, tidak sedikit pula yang menghendaki pembentukan 

sistem hukum modern yang bersumber dari hukum barat. Konstitusi 

1945 memberikan pengakuan terhadap hukum adat, terutama melalui 

Pasal 18 dan kemudian diperkuat dalam Pasal 18B ayat (2) setelah 

amandemen. Pasal ini menyatakan bahwa: “Negara mengakui dan 

menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat beserta hak-

hak tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai dengan 

perkembangan masyarakat dan prinsip Negara Kesatuan Republik 

Indonesia.” Meski demikian, pada era awal kemerdekaan, pembangunan 

sistem hukum nasional lebih banyak dipengaruhi oleh sistem hukum 



 5  Buku Ajar 

barat. Hukum adat dianggap sebagai bagian dari hukum transisional atau 

subsidiary law, bukan sebagai sumber hukum utama. 

 

4. Orde Lama dan Orde Baru: Marginalisasi Hukum Adat 

Selama masa pemerintahan Orde Lama dan terutama Orde Baru 

(1966–1998), hukum adat mengalami marginalisasi. Pemerintah lebih 

fokus pada pembangunan hukum formal yang terpusat dan terstruktur, 

serta penguatan birokrasi hukum. UU Pokok Agraria No. 5 Tahun 1960 

memang mengakui eksistensi hak ulayat, tetapi pelaksanaannya 

diabaikan dalam praktik. Banyak tanah adat diklaim sebagai tanah 

negara tanpa mekanisme yang adil. Selain itu, hukum adat seringkali 

dianggap menghambat modernisasi dan pembangunan nasional. Praktik-

praktik penyelesaian sengketa secara adat dianggap tidak sesuai dengan 

prinsip-prinsip negara hukum. Hal ini menyebabkan banyak komunitas 

adat kehilangan hak atas tanah, sumber daya alam, dan identitas 

hukumnya. Namun demikian, sejumlah komunitas adat tetap bertahan 

dengan sistem hukumnya. Di Bali, Minangkabau, Baduy, dan Papua, 

sistem hukum adat tetap dijalankan secara otonom, meskipun tanpa 

pengakuan formal dari negara. 

 

5. Era Reformasi: Reposisi dan Revitalisasi Hukum Adat 

Reformasi tahun 1998 menjadi titik balik penting dalam 

perkembangan hukum adat. Dengan dibukanya ruang demokrasi dan 

desentralisasi, muncul gerakan pengakuan terhadap masyarakat adat dan 

sistem hukumnya. Amandemen UUD 1945 memperkuat legitimasi 

hukum adat melalui Pasal 18B ayat (2). Selain itu, muncul berbagai 

undang-undang dan peraturan daerah yang mulai mengakomodasi 

eksistensi hukum adat. Beberapa kebijakan penting antara lain: 

a. Putusan Mahkamah Konstitusi No. 35/PUU-X/2012, yang 

menyatakan bahwa hutan adat bukan hutan negara, sehingga 

memperkuat kedudukan hukum masyarakat adat atas sumber 

daya alamnya. 

b. UU No. 6 Tahun 2014 tentang Desa, yang mengakui keberadaan 

desa adat sebagai bentuk pemerintahan lokal berbasis hukum 

adat. 

c. Peraturan Daerah Khusus di Papua, Bali, Aceh, dan Kalimantan, 

yang mengatur otonomi daerah berbasis hukum adat. 



6  Hukum Adat  

Menurut Muhdlor (2016), masa reformasi telah membuka ruang 

bagi pluralisme hukum, di mana hukum adat tidak lagi diposisikan 

sebagai sistem hukum inferior, tetapi sebagai bagian sah dari sistem 

hukum nasional. 

 

C. Ciri-ciri dan Fungsi Hukum Adat 

 

Hukum adat merupakan salah satu sistem hukum tertua yang 

lahir dari masyarakat Nusantara secara organik dan telah mengakar 

dalam kehidupan sosial masyarakat Indonesia. Meskipun bersifat tidak 

tertulis, hukum adat memiliki kekuatan mengikat karena diakui dan 

dijalankan secara kolektif oleh komunitas-komunitas lokal.  Berdasarkan 

kajian mutakhir, para ahli sepakat bahwa hukum adat memiliki sejumlah 

karakteristik khas yang membedakannya dari sistem hukum formal. Ciri-

ciri ini tidak hanya menegaskan identitas hukum adat sebagai hukum 

yang hidup (living law), tetapi juga menunjukkan fleksibilitas dan 

kekuatannya dalam mengatur kehidupan sosial masyarakat adat.  Hukum 

adat memiliki fungsi yang sangat vital dalam menjaga stabilitas sosial 

dan kultural masyarakat adat. Fungsi ini tidak hanya sebatas sebagai 

pengatur perilaku, tetapi juga mencakup aspek identitas budaya, kontrol 

sosial, serta alat resolusi konflik. Secara umum, fungsi hukum adat dapat 

dijelaskan sebagai berikut: 

 

1. Fungsi Sosial 

Hukum adat memiliki fungsi sosial yang sangat penting dalam 

menjaga tatanan masyarakat tradisional. Sebagai sistem norma yang 

berkembang dari kebiasaan dan nilai-nilai kolektif suatu komunitas, 

hukum adat berfungsi mengatur hubungan antaranggota masyarakat 

dalam berbagai aspek kehidupan, seperti perkawinan, warisan, 

kepemilikan tanah, hingga penyelesaian konflik. Norma-norma adat 

yang bersifat tidak tertulis namun hidup dalam kesadaran hukum 

masyarakat adat menjadi pedoman dalam bertindak dan berperilaku. 

Dengan demikian, hukum adat berperan sebagai alat kontrol sosial yang 

menjaga keteraturan dan stabilitas sosial dalam komunitas (Leon et al., 

2025). 

Fungsi kontrol ini terwujud dalam bentuk pengawasan sosial 

secara kolektif, di mana anggota masyarakat saling mengingatkan dan 

menyesuaikan diri dengan nilai-nilai yang berlaku. Sistem ini secara 



 7  Buku Ajar 

tidak langsung membentuk solidaritas dan kohesi sosial, karena semua 

anggota merasa terikat oleh nilai-nilai bersama. Dalam masyarakat adat, 

pelanggaran terhadap hukum adat tidak hanya dianggap sebagai 

pelanggaran hukum, tetapi juga sebagai pelanggaran terhadap norma 

sosial dan spiritual yang dapat mengganggu keseimbangan komunitas. 

Oleh karena itu, sanksi sosial baik berupa teguran, pengucilan, maupun 

pemulihan hubungan melalui ritual adat sering diterapkan secara efektif 

tanpa melibatkan aparat formal negara. 

 

2. Fungsi Kultural 

Hukum adat memiliki fungsi kultural yang signifikan dalam 

menjaga dan melestarikan warisan budaya masyarakat adat. Ia 

merupakan perwujudan dari nilai-nilai lokal yang diwariskan secara 

turun-temurun, serta menjadi sarana pelestarian identitas kolektif suatu 

komunitas. Dalam konteks ini, hukum adat bukan sekadar perangkat 

pengatur sosial, tetapi juga refleksi dari pandangan hidup, norma etis, 

dan tradisi spiritual masyarakat. Nilai-nilai seperti rasa malu adat (malu), 

rasa hormat terhadap leluhur, serta larangan-larangan adat (pantangan) 

memiliki daya ikat yang kuat karena didasarkan pada legitimasi budaya 

dan spiritual (Adrianto, 2023). 

Fungsi kultural hukum adat tampak nyata dalam berbagai praktik 

komunitas adat di Indonesia. Misalnya, sistem awig-awig di Bali bukan 

hanya mengatur perilaku warga dalam aspek sosial dan ekonomi, tetapi 

juga memperkuat struktur desa adat dan menjadi panduan dalam 

pelaksanaan upacara keagamaan Hindu Bali. Awig-awig memuat nilai-

nilai religius, sosial, dan moral yang dijalankan oleh krama desa (warga 

desa) dan dijaga oleh bendesa adat (pemimpin adat). Di Minangkabau, 

hukum adat berintegrasi erat dengan nilai keislaman melalui prinsip adat 

basandi syarak, syarak basandi Kitabullah, yang menunjukkan sinergi 

antara adat dan agama dalam tatanan kehidupan masyarakat. 

 

3. Fungsi Politik dan Pemerintahan Lokal 

Hukum adat tidak hanya berperan dalam aspek sosial dan budaya, 

tetapi juga memainkan fungsi penting dalam ranah politik dan 

pemerintahan lokal. Di banyak wilayah Indonesia, terutama di daerah 

yang masyarakatnya masih memegang teguh tradisi, lembaga adat 

berfungsi sebagai struktur politik informal yang berpengaruh. Lembaga 

ini bertanggung jawab dalam memilih atau mengangkat pemimpin 



8  Hukum Adat  

komunitas seperti kepala suku atau ketua adat, menyelesaikan konflik 

antarwarga, serta mengelola sumber daya alam seperti hutan, tanah 

ulayat, dan air secara kolektif berdasarkan norma-norma adat yang telah 

diwariskan turun-temurun. Fungsi ini menunjukkan adanya sistem 

pemerintahan tradisional yang berdampingan dengan sistem formal 

negara. 

Penguatan peran hukum adat dalam konteks pemerintahan lokal 

menjadi semakin nyata pasca-berlakunya Undang-Undang No. 6 Tahun 

2014 tentang Desa. Dalam UU ini, negara mengakui keberadaan desa 

adat sebagai satuan pemerintahan yang memiliki kewenangan dalam 

mengatur dan mengurus kepentingan masyarakat berdasarkan asal usul 

dan tradisi. Desa adat diberikan hak untuk menjalankan kewenangan 

lokal sesuai dengan sistem hukum adat yang berlaku, termasuk dalam 

pengelolaan sumber daya dan tata kelola sosial. Hal ini memperlihatkan 

bahwa hukum adat tidak hanya bersifat historis, melainkan juga relevan 

dalam konteks desentralisasi dan pembangunan berbasis komunitas. 

 

4. Fungsi Ekonomi 

Hukum adat memiliki fungsi ekonomi yang sangat vital dalam 

kehidupan masyarakat adat, terutama dalam pengaturan kepemilikan, 

penguasaan, dan pengelolaan sumber daya alam. Sistem hukum adat 

memungkinkan komunitas mengatur penggunaan tanah, hutan, dan air 

berdasarkan prinsip-prinsip lokal yang berakar dari nilai kolektivitas dan 

keberlanjutan. Salah satu bentuk nyata dari mekanisme ekonomi dalam 

hukum adat adalah sistem hak ulayat, yaitu hak kolektif masyarakat 

hukum adat atas wilayah tertentu yang diwariskan secara turun-temurun. 

Sistem ini tidak hanya menjamin distribusi lahan secara adil, tetapi juga 

mencegah praktik-praktik spekulatif dan komersialisasi yang dapat 

merugikan komunitas adat. 

Fungsi hukum adat dalam konteks ekonomi semakin diakui 

negara melalui berbagai keputusan hukum, salah satunya adalah Putusan 

Mahkamah Konstitusi (MK) No. 35/PUU-X/2012. Dalam putusan ini, 

MK menegaskan bahwa “hutan adat bukanlah hutan negara”, melainkan 

milik masyarakat hukum adat yang telah diakui keberadaannya. Dengan 

demikian, masyarakat adat memiliki hak penuh untuk mengelola, 

memanfaatkan, dan melindungi hutan adat sesuai dengan norma-norma 

adatnya. Putusan ini tidak hanya memperkuat posisi hukum adat dalam 

sistem hukum nasional, tetapi juga memberikan jaminan terhadap hak 



 9  Buku Ajar 

ekonomi masyarakat adat atas sumber daya alam yang menjadi penopang 

kehidupan. 

 

5. Fungsi Hukum (Legal Function) 

Hukum adat, sebagai sistem norma yang hidup di tengah 

masyarakat, memiliki fungsi hukum yang khas dalam mengatur perilaku 

sosial melalui seperangkat aturan dan sanksi yang diakui secara kolektif. 

Ia tidak hanya menetapkan hak dan kewajiban, tetapi juga menyediakan 

mekanisme penyelesaian pelanggaran yang disesuaikan dengan nilai-

nilai lokal. Hukum adat mengenal berbagai bentuk sanksi, mulai dari 

teguran lisan, pengucilan sosial, pembayaran denda (adat), hingga 

pelaksanaan ritual tertentu sebagai bentuk penebusan kesalahan. Semua 

mekanisme ini dilakukan untuk mengembalikan harmoni dalam 

komunitas, bukan semata-mata untuk menghukum pelanggar. 

Keberadaan sanksi yang diterapkan secara sosial dan kolektif ini 

memperkuat kepatuhan masyarakat terhadap norma adat tanpa perlu 

adanya lembaga formal seperti pengadilan. 

Salah satu ciri penting dari fungsi hukum adat adalah mekanisme 

pembuktiannya yang berbasis pada musyawarah dan kesaksian kolektif. 

Tidak seperti sistem hukum positif yang sangat legalistik dan berbasis 

pada dokumen tertulis, hukum adat mengandalkan ingatan kolektif 

masyarakat serta kesaksian tokoh adat yang dihormati. Pembuktian 

dalam hukum adat sering kali dilakukan dalam forum adat terbuka, yang 

menghadirkan pihak-pihak terkait dan masyarakat luas untuk 

mendengar, menilai, dan menyepakati penyelesaian konflik. Menurut 

Muhdlor (2016), pendekatan ini menjadikan hukum adat lebih cepat, 

efisien, dan mengutamakan pemulihan hubungan sosial ketimbang 

penghukuman formal yang kaku. 

 

6. Fungsi Restoratif dan Edukatif 

Fungsi restoratif dan edukatif dari hukum adat menempatkan 

sistem ini sebagai pendekatan penyelesaian konflik yang mengutamakan 

pemulihan hubungan sosial dan harmoni komunitas. Ketika terjadi 

pelanggaran norma, hukum adat tidak serta-merta fokus pada 

penghukuman, melainkan pada bagaimana konflik dapat diselesaikan 

secara damai dan pelaku diberi kesempatan untuk memperbaiki 

kesalahan. Proses penyelesaian ini biasanya melibatkan musyawarah 

yang dimediasi oleh tokoh adat, dan diakhiri dengan upacara simbolik 



10  Hukum Adat  

sebagai bentuk rekonsiliasi sosial. Pendekatan ini mencerminkan prinsip 

restorative justice, yaitu keadilan yang berorientasi pada pemulihan 

bukan pembalasan. Dalam masyarakat adat, menjaga kohesi sosial jauh 

lebih penting dibandingkan penghukuman individual. 

Menurut Nurhardianto (2015), hukum adat memiliki kekuatan 

edukatif karena secara tidak langsung mendidik seluruh anggota 

komunitas mengenai nilai-nilai moral dan sosial yang dipegang bersama. 

Proses mediasi dan penyelesaian konflik disaksikan secara terbuka, 

memberi efek sosial yang besar. Setiap tindakan yang menyimpang dari 

norma adat tidak hanya menjadi pelajaran bagi pelaku, tetapi juga 

menjadi pengingat kolektif bagi komunitas. Dalam hal ini, hukum adat 

berfungsi sebagai wahana pembelajaran sosial yang efektif, di mana 

norma disosialisasikan secara langsung melalui praktik penyelesaian 

konflik dan pelaksanaan sanksi yang sarat nilai-nilai budaya. 

 

D. Hubungan Hukum Adat dengan Hukum Nasional dan Hukum 

Islam 

 

Hukum adat, hukum nasional, dan hukum Islam merupakan tiga 

pilar penting yang membentuk sistem hukum di Indonesia. Ketiganya 

berperan dalam mengatur kehidupan masyarakat, meskipun berasal dari 

sumber dan tradisi hukum yang berbeda. Dalam sejarah dan praktik 

hukum Indonesia, hubungan antara ketiganya sering kali saling 

melengkapi, namun tak jarang juga terjadi ketegangan dan tumpang 

tindih. Seiring dengan penguatan pluralisme hukum dan desentralisasi 

pasca-reformasi, semakin terlihat kebutuhan untuk membangun sinergi 

antara hukum adat dengan hukum nasional dan hukum Islam, agar 

hukum yang berlaku di masyarakat tidak hanya sah secara formal, tetapi 

juga diterima secara sosial dan kultural.  

 

1. Hubungan Hukum Adat dengan Hukum Nasional 

a. Pengakuan dalam Konstitusi dan Undang-Undang 

Hubungan hukum adat dengan hukum nasional ditandai dengan 

pengakuan formal terhadap eksistensi hukum adat dalam sistem 

hukum negara. Hal ini tertuang dalam Pasal 18B ayat (2) UUD 

1945 yang menyatakan: “Negara mengakui dan menghormati 

kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat beserta hak-hak 

tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai dengan 



 11  Buku Ajar 

perkembangan masyarakat dan prinsip Negara Kesatuan 

Republik Indonesia.” 

Pasal ini merupakan dasar konstitusional yang menjadikan 

hukum adat sebagai bagian dari hukum nasional, dengan syarat 

tertentu yaitu masih hidup, sesuai dengan perkembangan 

masyarakat, dan tidak bertentangan dengan prinsip NKRI. 

Selain itu, pengakuan terhadap hukum adat juga dapat ditemukan 

dalam berbagai undang-undang sektoral seperti: 

1) UU No. 5 Tahun 1960 tentang Pokok Agraria (UUPA): 

Mengakui hak ulayat masyarakat hukum adat. 

2) UU No. 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan 

Pengelolaan Lingkungan Hidup: Mengakui peran 

masyarakat adat dalam perlindungan lingkungan. 

3) UU No. 6 Tahun 2014 tentang Desa: Memberikan 

kedudukan hukum kepada desa adat sebagai bagian dari 

sistem pemerintahan. 

b. Hukum Adat sebagai Sumber Hukum Nasional 

Pada kerangka pembangunan hukum nasional, hukum adat 

diposisikan sebagai salah satu sumber hukum yang penting. Hal 

ini sebagaimana dinyatakan dalam Penjelasan Umum UUPA, 

yang menyebutkan bahwa hukum adat merupakan landasan 

dalam penyusunan hukum agraria nasional. Menurut Pradhani 

(2021), hukum adat dapat dijadikan sumber hukum materiil 

dalam pembentukan peraturan perundang-undangan, terutama 

dalam hal yang berkaitan dengan masyarakat adat, tanah, dan 

lingkungan. Namun, agar hukum adat dapat diadopsi menjadi 

bagian dari hukum nasional, harus dilakukan kodifikasi, 

dokumentasi, dan pengujian terhadap prinsip keadilan dan 

kesesuaian dengan nilai-nilai Pancasila dan UUD 1945. 

c. Integrasi dan Ketegangan 

Meski diakui, dalam praktiknya, hubungan hukum adat dan 

hukum nasional tidak selalu harmonis. Terdapat ketegangan 

antara hukum adat yang bersifat lokal, lisan, dan fleksibel dengan 

hukum nasional yang bersifat formal, tertulis, dan sentralistik. 

Contohnya, konflik tenurial antara masyarakat adat dengan 

negara sering terjadi karena perbedaan pandangan mengenai 

status tanah. Negara sering mengklaim tanah adat sebagai tanah 

negara karena tidak memiliki bukti formal. Putusan Mahkamah 



12  Hukum Adat  

Konstitusi No. 35/PUU-X/2012 menjadi tonggak penting dalam 

mengoreksi relasi tersebut, dengan menyatakan bahwa hutan adat 

bukan hutan negara, sehingga memperkuat posisi hukum adat 

sebagai sistem hukum yang berdiri sendiri. 

 

2. Hubungan Hukum Adat dengan Hukum Islam 

a. Sejarah dan Konvergensi Hukum Adat dan Hukum Islam 

Hubungan hukum adat dengan hukum Islam memiliki akar 

sejarah yang panjang, terutama sejak masuknya Islam ke 

Nusantara pada abad ke-13. Islam tidak menghapus sistem 

hukum adat yang sudah ada, melainkan berakulturasi dengannya. 

Akulturasi ini melahirkan bentuk-bentuk hukum yang khas, 

seperti sistem perkawinan, waris, dan muamalah yang 

menggabungkan nilai-nilai adat dengan prinsip syariah. 

Contohnya di Minangkabau, muncul prinsip Adat basandi 

syarak, syarak basandi Kitabullah, yang menunjukkan sinergi 

antara hukum adat dan hukum Islam. Di wilayah Bugis dan Aceh, 

norma-norma Islam juga diinternalisasi dalam sistem hukum adat 

melalui institusi seperti pangulu adat dan ulama adat. Hukum 

Islam diterima oleh masyarakat adat karena mengandung nilai-

nilai yang kompatibel dengan filosofi adat, seperti keadilan, 

musyawarah, dan keseimbangan. 

b. Asimilasi dalam Praktik Sosial 

Pada praktik sosial, hukum adat dan hukum Islam seringkali 

berjalan bersamaan. Contohnya: 

1) Hukum waris: Di beberapa daerah, sistem waris adat 

digabungkan dengan sistem faraid Islam. 

2) Perkawinan: Perkawinan adat disahkan melalui ijab kabul 

dan diatur oleh ketentuan adat serta dilengkapi dengan 

pencatatan hukum Islam (KUA). 

3) Sanksi pidana adat: Pelanggaran moral seperti zina 

seringkali diselesaikan dengan kombinasi sanksi adat dan 

fatwa keagamaan. 

c. Ketegangan dan Batasan 

Meskipun banyak titik temu, hubungan antara hukum adat dan 

hukum Islam tidak selalu harmonis. Di beberapa kasus, terdapat 

konflik antara norma adat dengan hukum Islam, khususnya jika 

nilai-nilai adat dianggap bertentangan dengan prinsip syariah. 



 13  Buku Ajar 

Misalnya, praktik waris matrilineal di Minangkabau yang 

mewariskan harta kepada perempuan bertentangan dengan 

sistem faraid yang diatur dalam hukum Islam. Namun 

masyarakat setempat telah menemukan jalan tengah melalui 

pengaturan yang bersifat kompromistis. Sebagian kelompok 

Islam puritan juga menganggap hukum adat sebagai bid‘ah yang 

bertentangan dengan kemurnian ajaran Islam. Di sisi lain, 

sebagian masyarakat adat merasa bahwa hukum Islam terlalu 

dogmatis dan tidak sesuai dengan konteks lokal. 

 

E. Latihan Soal Bab I 

 

Latihan Soal Bab I disusun untuk menguji pemahaman konsep-

konsep dasar hukum adat yang telah dibahas sebelumnya, termasuk 

pengertian, karakteristik, dan kedudukannya dalam sistem hukum 

nasional. Soal-soal yang disusun dalam bentuk esai ini bertujuan 

mendorong kemampuan analitis, kritis, dan reflektif pembaca terhadap 

dinamika hukum adat di tengah perubahan sosial dan hukum positif.  

1. Jelaskan pengertian hukum adat menurut beberapa pakar hukum 

kontemporer! 

2. Uraikan sejarah perkembangan hukum adat di Indonesia! 

3. Analisis ciri-ciri hukum adat dan bandingkan dengan ciri hukum 

positif yang tertulis! 

4. Jelaskan tiga fungsi utama hukum adat dalam kehidupan masyarakat 

lokal! 

5. Bagaimana hubungan hukum adat dalam sistem hukum nasional 

Indonesia? Jelaskan dengan merujuk pada pasal-pasal konstitusi dan 

UU sektoral! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14  Hukum Adat  

 

  



 15  Buku Ajar 

BAB II 

ASAS DAN SUMBER 

HUKUM ADAT 
 

 

Kemampuan Akhir yang Diharapkan 

Mampu memahami terkait dengan asas-asas umum dalam hukum adat, 

memahami sumber hukum adat: sumber materiil dan formil, serta 

memahami kedudukan adat istiadat dalam sistem hukum. Sehingga 

pembaca dapat menilai secara kritis kedudukan adat istiadat sebagai 

bagian penting dari sistem hukum nasional, serta menganalisis 

relevansinya dalam pembentukan hukum positif dan penyelesaian 

persoalan hukum di tingkat lokal. 

Materi Pembelajaran 

• Asas-asas Umum dalam Hukum Adat 

• Sumber Hukum Adat: Sumber Materiil dan Formil 

• Kedudukan Adat Istiadat dalam Sistem Hukum 

• Latihan Soal Bab II 

 

 

A. Asas-asas Umum dalam Hukum Adat 

 

Hukum adat sebagai sistem hukum asli masyarakat Indonesia 

memiliki karakteristik dan asas-asas tertentu yang membedakannya dari 

sistem hukum tertulis (positif). Asas-asas ini tidak dibentuk melalui 

lembaga formal, melainkan tumbuh dan berkembang dari nilai-nilai 

budaya dan kebiasaan masyarakat adat.  Asas merupakan prinsip dasar 

atau fondasi normatif yang menjadi pegangan dalam penerapan dan 

pelaksanaan hukum. Dalam konteks hukum adat, asas tidak tertulis 

secara sistematis seperti dalam peraturan perundang-undangan, tetapi 

hidup dalam praktik sosial, keyakinan kolektif, dan struktur budaya 

masyarakat. Menurut Nurhardianto (2015), asas hukum adat berfungsi 



16  Hukum Adat  

sebagai landasan moral dan sosial dalam menyelesaikan permasalahan 

hukum, menegakkan keadilan komunal, dan menjaga keseimbangan 

masyarakat adat. 

Asas-asas dalam hukum adat bersifat: 

1. Non-kodifikasi: Tidak dibukukan secara formal. 

2. Kontekstual: Bergantung pada nilai budaya masyarakat lokal. 

3. Kolektif dan partisipatif: Menitikberatkan pada harmoni sosial. 

4. Fleksibel: Mudah beradaptasi dengan dinamika sosial. 

a. Asas Kebersamaan dan Gotong Royong 

Asas kebersamaan dan gotong royong merupakan fondasi utama 

dalam struktur hukum adat yang tumbuh dan berkembang di 

berbagai masyarakat adat Indonesia. Asas ini menekankan 

pentingnya mempertimbangkan kepentingan kolektif dalam 

setiap pengambilan keputusan dan tindakan hukum. Dalam 

masyarakat adat, individu tidak dipandang sebagai entitas yang 

berdiri sendiri, melainkan sebagai bagian dari komunitas yang 

saling terkait. Oleh karena itu, penyelesaian konflik, pembagian 

sumber daya, serta pelaksanaan kewajiban sosial selalu diarahkan 

untuk menjaga keseimbangan dan harmoni bersama. Prinsip ini 

mencerminkan bentuk keadilan distributif yang menempatkan 

kesejahteraan bersama di atas kepentingan pribadi (Adrianto, 

2023). 

Gotong royong adalah wujud konkret dari implementasi asas 

kebersamaan ini. Dalam praktiknya, gotong royong tidak hanya 

hadir dalam aktivitas fisik seperti membangun rumah atau 

membersihkan lingkungan, tetapi juga dalam proses hukum 

seperti penyelesaian sengketa, pelaksanaan sanksi adat, hingga 

pelaksanaan ritus keagamaan dan budaya. Contoh konkret dapat 

dilihat dalam sistem banjar di Bali, di mana setiap anggota 

masyarakat wajib berpartisipasi aktif dalam kegiatan sosial dan 

adat. Setiap warga turut andil dalam upacara keagamaan, diskusi 

komunitas, serta penyelesaian konflik melalui musyawarah 

mufakat. Keterlibatan kolektif ini tidak hanya menunjukkan 

kekuatan solidaritas sosial, tetapi juga memperkuat legitimasi 

hukum adat sebagai sistem normatif yang bersumber dari nilai-

nilai lokal.  

 

 



 17  Buku Ajar 

b. Asas Kekeluargaan 

Asas kekeluargaan merupakan salah satu asas fundamental dalam 

sistem hukum adat yang mencerminkan nilai-nilai kolektivitas 

dan solidaritas sosial. Dalam perspektif hukum adat, individu 

tidak dilihat sebagai subjek hukum yang berdiri sendiri, 

melainkan sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari struktur 

kekerabatan atau keluarga besar. Dengan demikian, setiap 

tindakan hukum baik pelanggaran maupun penyelesaian konflik 

selalu dikaitkan dengan dampaknya terhadap keharmonisan 

keluarga dan komunitas. Hal ini membuat hukum adat lebih 

menitikberatkan pada proses pemulihan hubungan sosial 

daripada pemberian hukuman secara individual (Muhdlor, 2016). 

Pendekatan hukum yang berbasis kekeluargaan juga 

mengedepankan prinsip musyawarah dalam penyelesaian 

sengketa. Konflik tidak diselesaikan dengan sistem adversarial 

seperti dalam peradilan negara, melainkan dengan mencari titik 

temu yang dapat diterima semua pihak dan memulihkan 

hubungan antaranggota komunitas. Asas kekeluargaan 

mencerminkan pendekatan restoratif dalam penyelesaian konflik, 

yaitu menitikberatkan pada pemulihan hubungan dan mencegah 

fragmentasi sosial. Artinya, tujuan utama dari hukum adat 

bukanlah menghukum, tetapi memulihkan tatanan sosial yang 

terganggu. 

c. Asas Musyawarah dan Konsensus 

Asas musyawarah dan konsensus merupakan prinsip utama 

dalam sistem hukum adat yang menjunjung tinggi keadilan 

partisipatif. Tidak seperti sistem hukum formal yang cenderung 

mengandalkan pemungutan suara atau keputusan sepihak, hukum 

adat menekankan pada proses deliberatif yang melibatkan semua 

pihak yang berkepentingan. Dalam musyawarah, setiap anggota 

komunitas memiliki hak untuk menyampaikan pendapatnya, baik 

secara langsung maupun melalui perwakilan keluarga atau 

kelompok. Tujuannya bukan untuk mencari kemenangan satu 

pihak, melainkan membangun kesepahaman bersama demi 

menjaga keharmonisan sosial (Pradhani, 2021). 

Musyawarah dalam hukum adat bukan sekadar prosedur formal, 

tetapi merupakan mekanisme yang menginternalisasi nilai-nilai 

keadilan sosial dan penghormatan terhadap martabat manusia. 



18  Hukum Adat  

Musyawarah memungkinkan masyarakat untuk merumuskan 

keputusan hukum yang tidak hanya adil secara substantif, tetapi 

juga dapat diterima secara kultural dan emosional oleh semua 

pihak. Dalam konteks ini, konsensus menjadi indikator utama 

keberhasilan proses hukum, karena mencerminkan adanya 

penerimaan dan kepuasan kolektif atas solusi yang dihasilkan. 

 

d. Asas Keseimbangan dan Keharmonisan 

Asas keseimbangan dan keharmonisan dalam hukum adat 

berakar kuat pada pandangan kosmologis masyarakat adat, yang 

memandang kehidupan sebagai satu kesatuan antara manusia, 

alam, dan roh leluhur. Oleh karena itu, setiap pelanggaran 

terhadap norma adat tidak hanya dianggap sebagai pelanggaran 

hukum, tetapi juga sebagai gangguan terhadap keseimbangan 

sosial dan spiritual. Tujuan utama penyelesaian sengketa 

bukanlah untuk menghukum pelaku semata, tetapi untuk 

memulihkan harmoni yang terganggu dan mengembalikan 

keseimbangan hubungan antaranggota masyarakat. 

Pendekatan hukum adat menolak konsep pembalasan dan lebih 

mengedepankan upaya rekonsiliasi antara pihak-pihak yang 

terlibat. Penyelesaian melalui mediasi adat, upacara pemulihan, 

atau ganti rugi simbolik mencerminkan filosofi bahwa hukum 

harus memperbaiki dan menyembuhkan, bukan memperburuk 

situasi. Dalam hal ini, sanksi adat bukan bertujuan untuk 

menakut-nakuti, tetapi sebagai bentuk pengakuan kesalahan dan 

pemulihan hubungan sosial. Hal ini menjadikan hukum adat 

sangat adaptif dan relevan dalam menciptakan keadilan restoratif 

di tingkat komunitas. 

e. Asas Keadilan Komunal 

Asas keadilan komunal merupakan prinsip mendasar dalam 

hukum adat yang membedakannya secara signifikan dari hukum 

positif modern. Dalam perspektif hukum adat, keadilan tidak 

dilihat dari sudut pandang individu semata, melainkan sebagai 

keseimbangan kepentingan dalam konteks kolektif. Artinya, 

penyelesaian konflik dan penerapan sanksi harus 

mempertimbangkan dampaknya terhadap komunitas secara 

keseluruhan. Keadilan tidak hanya bertujuan melindungi hak 



 19  Buku Ajar 

individu, tetapi juga menjaga kohesi sosial, martabat keluarga, 

dan kehormatan kelompok kekerabatan. 

Pada masyarakat adat, ganti rugi terhadap pelanggaran hukum 

adat sering kali tidak hanya berbentuk materiil, melainkan juga 

simbolik dan sosial. Misalnya, dalam masyarakat Minangkabau, 

jika seseorang melakukan pelanggaran yang merugikan kaum 

atau suku, maka penyelesaiannya melibatkan seluruh anggota 

kekerabatan. Sanksi tidak hanya dijatuhkan kepada pelaku, tetapi 

juga memengaruhi kedudukan sosial keluarganya. Hal ini 

menunjukkan bahwa konsep keadilan dalam hukum adat 

menekankan pada tanggung jawab kolektif, bukan hanya 

individual. 

f. Asas Kesakralan dan Kepercayaan Leluhur 

Asas kesakralan dan kepercayaan terhadap leluhur merupakan 

ciri khas dalam sistem hukum adat yang membedakannya dari 

sistem hukum formal modern. Dalam perspektif ini, hukum tidak 

sekadar dipahami sebagai seperangkat aturan rasional, tetapi 

sebagai bagian dari struktur kosmologi yang menghubungkan 

manusia, alam, dan roh leluhur. Pelanggaran terhadap norma adat 

tidak hanya dianggap merusak tatanan sosial, tetapi juga sebagai 

gangguan terhadap keseimbangan spiritual yang dapat membawa 

malapetaka bagi seluruh komunitas. Oleh karena itu, penegakan 

hukum adat selalu melibatkan dimensi spiritual dan sakralitas 

(Adrianto, 2023). 

Sebagai contoh, dalam masyarakat adat Moi di Papua, setiap 

bagian wilayah terutama hutan dipandang sebagai tempat sakral 

yang dijaga oleh roh leluhur. Ketika seseorang melanggar batas 

wilayah hutan adat, hal tersebut tidak hanya dipandang sebagai 

pelanggaran hukum, tetapi juga sebagai penghinaan terhadap roh 

penjaga. Untuk itu, penyelesaiannya tidak cukup hanya dengan 

permintaan maaf atau kompensasi materi, tetapi harus disertai 

dengan upacara adat yang berfungsi sebagai penebusan. Ini 

menunjukkan bagaimana sistem kepercayaan dan hukum saling 

terkait erat dalam menjaga harmoni kehidupan komunitas adat. 

g. Asas Kepatutan dan Kepantasan 

Asas kepatutan dan kepantasan merupakan prinsip fundamental 

dalam hukum adat yang mencerminkan sensitivitas terhadap 

norma sosial dan budaya setempat. Tidak seperti hukum tertulis 



20  Hukum Adat  

yang cenderung kaku, hukum adat menilai suatu tindakan 

berdasarkan konteks sosial dan persepsi kolektif mengenai apa 

yang dianggap wajar atau tidak. Dalam hal ini, pelanggaran tidak 

selalu diukur secara objektif, melainkan dinilai melalui lensa 

kepantasan dan nilai-nilai moral yang dianut oleh komunitas. 

Oleh karena itu, suatu tindakan yang mungkin sah secara hukum 

formal bisa saja dianggap melanggar jika tidak sesuai dengan 

norma adat setempat. 

Fleksibilitas hukum adat dalam menyesuaikan penilaian terhadap 

perubahan perilaku masyarakat merupakan keunggulan utama 

asas ini. Asas kepatutan memberi ruang bagi hukum adat untuk 

terus hidup dan relevan seiring dinamika zaman. Misalnya, dalam 

masyarakat adat yang mulai berhadapan dengan pengaruh 

modernisasi, aturan-aturan adat sering kali diperbaharui atau 

dimaknai ulang agar tetap sejalan dengan nilai-nilai lokal yang 

berkembang. Proses ini memperlihatkan bahwa hukum adat 

bukanlah sistem hukum yang statis, melainkan adaptif dan 

responsif terhadap konteks sosial. 

 

B. Sumber Hukum Adat: Sumber Materiil dan Formil 

 

Sumber hukum adalah landasan utama dari mana norma-norma 

hukum berasal dan menjadi dasar dalam pembentukan serta penerapan 

hukum. Dalam konteks hukum adat, sumber hukum tidak hanya merujuk 

pada dokumen atau perundang-undangan tertulis, tetapi juga pada 

elemen-elemen budaya, spiritualitas, serta nilai-nilai lokal yang hidup 

dalam masyarakat. Hukum adat sebagai sistem hukum asli yang 

berkembang dalam masyarakat Indonesia bersifat tidak tertulis 

(unwritten law) dan berakar pada tradisi, adat istiadat, serta nilai-nilai 

lokal yang bersifat dinamis dan kontekstual (Nurhardianto, 2015). 

Sumber hukum adat dapat diklasifikasikan ke dalam dua kategori utama, 

yaitu sumber materiil dan sumber formil. Kedua kategori ini saling 

melengkapi dalam menjelaskan bagaimana hukum adat terbentuk, hidup, 

dan berkembang dalam masyarakat. Sumber materiil hukum adalah 

segala faktor yang memengaruhi substansi atau isi dari hukum. Dalam 

hukum adat, sumber materiil tidak berasal dari produk legislasi atau 

dokumen resmi, melainkan dari realitas sosial-budaya masyarakat adat 

itu sendiri. 



 21  Buku Ajar 

Menurut Adrianto (2023), sumber materiil hukum adat 

mencakup nilai-nilai budaya, sistem kekerabatan, struktur sosial, dan 

kepercayaan lokal yang mengatur perilaku masyarakat dalam kehidupan 

sehari-hari. Artinya, hukum adat muncul sebagai respons terhadap 

kebutuhan sosial dan dijalankan berdasarkan kesepakatan tidak tertulis 

yang berkembang secara turun-temurun. Disisi lain, sumber formil 

hukum adalah bentuk-bentuk atau proses hukum yang digunakan untuk 

membentuk atau menegaskan eksistensi norma hukum. Dalam hukum 

positif, sumber formil biasanya berupa peraturan perundang-undangan, 

yurisprudensi, traktat, atau kebiasaan. Dalam hukum adat, bentuk formil 

bisa berupa adat istiadat (customs), keputusan lembaga adat, dan 

kebiasaan yang telah diterima secara kolektif. Sumber formil dalam 

hukum adat sangat bergantung pada pengakuan masyarakat adat atas 

kebiasaan yang telah dijalankan terus-menerus, tidak bertentangan 

dengan nilai moral, dan memiliki kekuatan mengikat secara sosial. 

 

1. Sumber Materiil Hukum Adat 

Sumber materiil dalam hukum adat secara umum meliputi 

beberapa aspek: 

a. Struktur Sosial dan Kekerabatan 

Struktur sosial dan sistem kekerabatan merupakan sumber 

materiil utama dalam pembentukan hukum adat. Dalam 

masyarakat adat, hubungan antarindividu tidak berdiri secara 

individual, melainkan selalu terkait dalam konteks kolektif, 

seperti keluarga besar, marga, atau komunitas desa adat. Struktur 

ini menentukan hak dan kewajiban setiap anggota masyarakat 

serta menjadi dasar dalam pengambilan keputusan, penyelesaian 

sengketa, dan pembagian sumber daya. Kekerabatan juga 

menentukan posisi sosial seseorang, termasuk perannya dalam 

lembaga adat, kewajiban sosial, serta otoritas dalam ritual atau 

mediasi konflik. Salah satu contoh nyata adalah masyarakat 

Minangkabau yang menganut sistem matrilineal, di mana garis 

keturunan dan kepemilikan harta diwariskan melalui pihak ibu. 

Sistem ini membentuk norma adat yang berbeda dari hukum 

waris nasional, seperti dalam pengaturan harta pusaka tinggi 

yang tidak boleh dijual sembarangan dan diwariskan hanya 

kepada keturunan perempuan.  

 



22  Hukum Adat  

b. Nilai-Nilai Budaya dan Etika Lokal 

Nilai-nilai budaya dan etika lokal merupakan sumber materiil 

penting dalam pembentukan hukum adat karena menjadi 

landasan moral yang menentukan batas antara perilaku yang 

dianggap benar atau salah dalam masyarakat adat. Nilai-nilai 

seperti keadilan, kesetaraan, kepantasan, dan kebersamaan tidak 

hanya menjadi pedoman normatif, tetapi juga mencerminkan 

pandangan kolektif masyarakat terhadap tatanan sosial yang 

ideal. Nilai-nilai ini ditanamkan secara turun-temurun dan 

terinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari, menjadikan hukum 

adat sebagai cerminan langsung dari budaya hidup suatu 

komunitas. 

Kekuatan hukum adat justru terletak pada kemampuannya untuk 

beradaptasi dengan dinamika budaya lokal. Karena berbasis pada 

nilai-nilai etika lokal, hukum adat tidak bersifat universal seperti 

hukum positif, melainkan kontekstual sesuai dengan karakter 

budaya masing-masing masyarakat. Sebagai contoh, nilai “malu” 

di masyarakat Bugis atau “rasa hormat terhadap leluhur” di 

masyarakat Papua memiliki bobot hukum yang tinggi dan 

menjadi pertimbangan utama dalam penyelesaian sengketa.  

c. Kepercayaan dan Agama Leluhur 

Kepercayaan dan agama leluhur merupakan sumber materiil 

hukum adat yang sangat penting dalam banyak masyarakat adat 

di Indonesia. Hukum adat tidak hanya dilihat sebagai seperangkat 

norma sosial, tetapi juga sebagai perwujudan dari kehendak 

leluhur dan kekuatan spiritual yang diyakini menjaga tatanan 

hidup komunitas. Dalam sistem kepercayaan ini, pelanggaran 

hukum adat dipandang bukan sekadar tindakan sosial yang salah, 

melainkan juga sebagai bentuk penghinaan terhadap roh nenek 

moyang atau kekuatan alam yang sakral. Oleh karena itu, 

pemulihan atau penyelesaian sengketa tidak cukup hanya dengan 

sanksi sosial atau material, tetapi juga memerlukan upacara adat 

sebagai bentuk penebusan spiritual. 

Sebagai contoh, masyarakat adat Moi di Papua memiliki 

keyakinan bahwa tanah adat merupakan warisan sakral dari 

leluhur. Pemanfaatan tanah tersebut tidak bisa dilakukan 

sembarangan, tetapi harus melalui persetujuan adat dan ritual 

penghormatan terhadap roh penjaga wilayah. Jika tanah 



 23  Buku Ajar 

digunakan tanpa izin adat, maka dipercaya akan membawa 

bencana atau ketidakseimbangan spiritual bagi komunitas.  

d. Lingkungan Hidup dan Geografi 

Lingkungan hidup dan kondisi geografis suatu wilayah berperan 

penting dalam pembentukan sumber materiil hukum adat. 

Masyarakat adat yang tinggal di wilayah agraris seperti 

pegunungan atau dataran subur cenderung memiliki norma adat 

yang mengatur pembagian air irigasi, rotasi lahan, dan tata kelola 

hasil panen secara kolektif. Sebaliknya, di wilayah pesisir atau 

kepulauan, hukum adat lebih berfokus pada pengelolaan sumber 

daya laut seperti penangkapan ikan, batas wilayah laut adat, serta 

larangan menangkap ikan pada musim tertentu guna menjaga 

kelestarian hayati. Norma-norma ini berkembang secara alami 

sebagai bentuk adaptasi masyarakat terhadap kondisi ekologis di 

sekitarnya. 

Sistem hukum adat ini merefleksikan prinsip keberlanjutan lokal 

yang telah eksis jauh sebelum munculnya gagasan “ekologi 

hukum” dalam kajian hukum modern. Artinya, hukum adat tidak 

hanya mengatur hubungan sosial antarindividu, tetapi juga 

membangun etika relasi antara manusia dan alam sekitar. 

Kesadaran ekologis yang melekat pada hukum adat 

menjadikannya sumber hukum yang relevan dalam konteks 

pembangunan berkelanjutan dan perlindungan lingkungan hidup 

berbasis kearifan lokal. 

 

2. Sumber Formil Hukum Adat 

Sumber formil hukum adat bisa dijelaskan dalam bentuk sebagai 

berikut: 

a. Adat Istiadat (Customary Law Practices) 

Adat istiadat merupakan sumber formil utama dalam hukum adat 

karena menjadi dasar normatif yang mengatur perilaku 

masyarakat secara turun-temurun. Adat istiadat mencakup 

berbagai aspek kehidupan, mulai dari tata cara pergaulan sosial, 

penyelenggaraan upacara adat, hingga penyelesaian konflik 

internal. Kebiasaan ini berkembang secara alami dari praktik-

praktik yang dianggap baik dan sesuai oleh komunitas, serta terus 

dipertahankan karena mengandung nilai moral dan sosial yang 

tinggi. Seiring waktu, adat istiadat memperoleh kekuatan 



24  Hukum Adat  

mengikat karena dipatuhi secara konsisten dan disertai dengan 

pengenaan sanksi apabila dilanggar. Nasuiton (2024) 

menjelaskan bahwa adat istiadat menjadi sumber formil hukum 

adat jika memenuhi beberapa syarat, yaitu telah dilakukan secara 

terus-menerus (kontinu), diterima secara umum sebagai norma 

yang adil, dan disertai dengan konsekuensi sosial seperti teguran 

atau pengucilan.  

b. Keputusan Lembaga Adat 

Keputusan lembaga adat merupakan salah satu sumber formil 

penting dalam hukum adat karena lembaga ini memiliki otoritas 

sosial untuk menafsirkan dan menegakkan norma-norma adat 

yang berlaku. Dalam struktur masyarakat adat, lembaga adat 

seperti majelis adat, dewan adat, atau pemangku adat berfungsi 

sebagai badan yang menyelesaikan sengketa, menengahi konflik, 

serta menetapkan aturan baru sesuai perkembangan komunitas. 

Keputusannya, meskipun tidak tertulis, memiliki kekuatan 

hukum yang kuat karena dihormati dan diakui oleh masyarakat 

sebagai bentuk keadilan lokal. 

Sebagai contoh, Majelis Adat Aceh memiliki kewenangan untuk 

mengadili perkara adat seperti perselisihan keluarga, pelanggaran 

norma adat, dan permasalahan harta warisan, sesuai dengan 

ketentuan Qanun Aceh. Keputusan yang dikeluarkan tidak hanya 

menyelesaikan masalah saat itu, tetapi juga menjadi rujukan atau 

preseden untuk kasus serupa di masa depan. 

c. Perilaku Kolektif (Customary Behavior) 

Perilaku kolektif atau customary behavior merupakan salah satu 

sumber formil hukum adat yang muncul dari praktik sosial yang 

berlangsung secara konsisten dalam masyarakat. Jika suatu 

tindakan dilakukan secara berulang, diterima secara luas, dan 

dianggap mengikat secara moral dan hukum oleh anggota 

komunitas, maka perilaku tersebut berkembang menjadi norma 

hukum adat. Proses ini mencerminkan terbentuknya hukum 

melalui internalisasi nilai-nilai bersama yang terus dipraktikkan 

tanpa perlu kodifikasi tertulis. 

Perilaku kolektif ini memiliki kemiripan dengan konsep 

customary international law, di mana kebiasaan yang dilakukan 

negara-negara secara konsisten, disertai dengan keyakinan 

hukum (opinio juris), menjadi dasar terbentuknya norma 



 25  Buku Ajar 

internasional. Dalam konteks lokal, perilaku kolektif dalam 

masyarakat adat, seperti aturan pembagian air irigasi di desa 

agraris atau larangan menangkap ikan di waktu tertentu dalam 

masyarakat pesisir, menunjukkan bagaimana hukum adat hidup 

dan berkembang dari praktik nyata yang mengikat secara sosial 

dan kultural. 

d. Pengakuan Formal oleh Negara 

Pengakuan formal oleh negara terhadap hukum adat merupakan 

bentuk legitimasi hukum adat dalam sistem hukum nasional. 

Proses ini mencerminkan sinergi antara norma-norma lokal yang 

hidup di masyarakat dengan kerangka hukum negara. Salah satu 

contoh penting adalah Putusan Mahkamah Konstitusi No. 

35/PUU-X/2012 yang menyatakan bahwa hutan adat bukan lagi 

bagian dari hutan negara, melainkan milik masyarakat hukum 

adat. Putusan ini menandai titik balik dalam perlindungan hak-

hak kolektif masyarakat adat atas sumber daya alamnya. 

Undang-Undang No. 6 Tahun 2014 tentang Desa memberikan 

pengakuan eksplisit terhadap eksistensi desa adat dan 

kelembagaannya, termasuk hukum adat yang berlaku. Melalui 

regulasi ini, negara memberikan ruang bagi hukum adat untuk 

berperan dalam tata kelola pemerintahan lokal, penyelesaian 

sengketa, dan pelestarian nilai-nilai budaya. Pengakuan formal 

ini memperkuat posisi hukum adat sebagai sumber hukum yang 

sah, dan sekaligus membuka jalan bagi integrasi nilai-nilai 

tradisional dalam pembangunan hukum nasional yang inklusif 

dan berbasis keragaman. 

 

C. Kedudukan Adat Istiadat dalam Sistem Hukum 

 

Adat istiadat adalah bagian tak terpisahkan dari kehidupan 

masyarakat Indonesia yang majemuk. Dalam konteks hukum adat, adat 

istiadat menjadi sumber utama dan ekspresi dari norma-norma sosial 

yang hidup dan berkembang secara turun-temurun. Kedudukan adat 

istiadat dalam sistem hukum Indonesia tidak hanya memiliki relevansi 

historis, tetapi juga mendapat tempat yang konstitusional dan yuridis 

dalam tatanan hukum nasional. Adat istiadat sering menjadi sumber 

hukum tidak tertulis yang dapat dipertimbangkan dalam pengambilan 

keputusan hukum, baik dalam pengadilan maupun kebijakan publik. 



26  Hukum Adat  

Dalam konteks sistem hukum Indonesia yang bersifat plural (legal 

pluralism), adat istiadat bukanlah sekadar kebiasaan lokal, tetapi dapat 

berperan sebagai sistem hukum tersendiri yang hidup (living law) dalam 

masyarakat. Perkembangan hukum nasional pun tidak dapat dipisahkan 

dari pengaruh dan integrasi adat istiadat dalam pembentukan norma dan 

peraturan. 

Menurut Sulistiani (2021), adat istiadat adalah keseluruhan 

norma sosial yang lahir dari nilai-nilai budaya suatu masyarakat yang 

secara kolektif diakui dan dipraktikkan sebagai pedoman hidup. Adat 

istiadat dapat mencakup aturan perkawinan, pewarisan, pengelolaan 

tanah, tata pemerintahan lokal, hingga mekanisme penyelesaian 

sengketa. Adat istiadat biasanya tidak tertulis namun mengikat secara 

sosial karena didukung oleh konsensus dan sanksi sosial. Sementara itu 

adat istiadat merupakan fondasi utama dari hukum adat. Dalam 

praktiknya, adat istiadat menjalankan fungsi normatif, yakni menjadi 

standar perilaku sosial yang dianggap baik dan pantas dalam masyarakat. 

Kedudukan adat istiadat dalam sistem hukum Indonesia dapat dilihat dari 

beberapa aspek: 

 

1. Pengakuan Konstitusional 

Pengakuan terhadap hukum adat dalam sistem hukum Indonesia 

mendapatkan dasar konstitusional yang kokoh melalui Pasal 18B ayat 

(2) Undang-Undang Dasar 1945. Pasal ini menyatakan bahwa “Negara 

mengakui dan menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat 

beserta hak-hak tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai dengan 

perkembangan masyarakat serta prinsip Negara Kesatuan Republik 

Indonesia, yang diatur dalam undang-undang.” Rumusan ini bukan 

hanya bentuk afirmasi terhadap eksistensi masyarakat adat, tetapi juga 

pengakuan terhadap sistem hukum yang dianut, yaitu hukum adat. 

Dengan demikian, hukum adat tidak berdiri di luar sistem hukum 

nasional, melainkan menjadi bagian integral yang diakui oleh konstitusi. 

Secara praktis, pengakuan konstitusional ini memberikan ruang 

bagi hukum adat untuk dijadikan dasar dalam penyelesaian sengketa, 

pengelolaan sumber daya alam, serta pelaksanaan upacara adat dan tata 

kelola komunitas. Sepanjang hukum adat tersebut masih hidup (artinya, 

masih dipraktikkan dan dihormati oleh komunitasnya) dan tidak 

bertentangan dengan prinsip negara hukum, maka ia sah untuk 

dijalankan. Hal ini mencerminkan pendekatan pluralistik dalam sistem 



 27  Buku Ajar 

hukum Indonesia, di mana negara mengakui adanya sistem hukum lain 

di luar hukum negara yang bersifat resmi. 

 

2. Pengakuan dalam Undang-Undang dan Putusan Pengadilan 

Banyak peraturan perundang-undangan yang mengakui 

keberadaan dan peran adat istiadat, antara lain: 

a. UU No. 6 Tahun 2014 tentang Desa, yang mengatur tentang desa 

adat sebagai entitas pemerintahan yang mengelola urusan 

berdasarkan hak asal-usul dan adat istiadat. 

b. UU No. 41 Tahun 1999 tentang Kehutanan, yang mengakui hak 

masyarakat hukum adat atas hutan adat. 

c. Putusan Mahkamah Konstitusi No. 35/PUU-X/2012, yang 

menegaskan bahwa hutan adat bukan bagian dari hutan negara, 

melainkan milik masyarakat hukum adat. 

Pengakuan ini menunjukkan bahwa adat istiadat tidak hanya 

menjadi sumber hukum adat, tetapi juga telah menjadi bagian dari 

hukum nasional melalui proses formal. 

 

3. Fungsi dalam Peradilan 

Pada sistem hukum Indonesia, adat istiadat memiliki fungsi 

penting dalam praktik peradilan, khususnya dalam menangani perkara-

perkara perdata dan pidana ringan. Hal ini diatur secara eksplisit dalam 

Pasal 5 ayat (1) UU No. 48 Tahun 2009 tentang Kekuasaan Kehakiman, 

yang menyatakan bahwa “Hakim wajib menggali, mengikuti, dan 

memahami nilai-nilai hukum dan rasa keadilan yang hidup dalam 

masyarakat.” Ketentuan ini memberikan mandat kepada hakim untuk 

tidak hanya berpijak pada peraturan perundang-undangan formal, tetapi 

juga memperhatikan norma-norma lokal yang hidup dan berkembang di 

tengah masyarakat, termasuk hukum adat. 

Fungsi hukum adat dalam peradilan menjadi sangat signifikan 

ketika berhadapan dengan masyarakat adat yang masih mempraktikkan 

sistem normatif secara aktif. Dalam perkara waris, misalnya, hakim 

dapat merujuk pada sistem kekerabatan matrilineal di Minangkabau, 

yang menetapkan bahwa harta pusaka diwariskan melalui garis ibu. 

Demikian pula dalam perkara perkawinan, beberapa ketentuan adat, 

seperti bentuk mahar atau mekanisme penyelesaian konflik rumah 

tangga secara adat, juga bisa dijadikan rujukan oleh hakim, selama tidak 



28  Hukum Adat  

bertentangan dengan hukum positif dan prinsip-prinsip hak asasi 

manusia. 

 

4. Peran dalam Resolusi Konflik Lokal 

Adat istiadat berperan krusial dalam penyelesaian konflik lokal 

melalui pendekatan yang berbasis komunitas. Berbeda dengan sistem 

hukum formal yang cenderung prosedural dan legalistik, mekanisme 

penyelesaian konflik dalam masyarakat adat lebih menekankan pada 

restorative justice, yakni keadilan yang memulihkan, bukan 

menghukum. Dalam konteks ini, pemulihan hubungan sosial menjadi 

fokus utama, bukan hanya pemberian sanksi kepada pelaku. Pendekatan 

ini berakar kuat dalam nilai-nilai budaya dan spiritual yang diyakini oleh 

komunitas adat, di mana harmoni sosial dipandang lebih penting 

daripada kemenangan salah satu pihak. 

Di berbagai wilayah Indonesia seperti Papua, Kalimantan, dan 

Nusa Tenggara, forum musyawarah adat merupakan sarana utama dalam 

menangani konflik. Misalnya, di masyarakat adat Moi (Papua), konflik 

terkait pelanggaran batas wilayah adat diselesaikan melalui pertemuan 

adat yang dihadiri oleh pihak-pihak yang bersengketa, tetua adat, dan 

tokoh masyarakat. Proses ini dilakukan dengan penuh penghormatan 

terhadap nilai sakral tanah leluhur dan melibatkan ritual adat sebagai 

bagian dari pemulihan spiritual dan sosial. Hasil dari musyawarah ini 

tidak hanya mengikat secara sosial, tetapi juga mengandung nilai 

kepercayaan kolektif yang tinggi. 

 

D. Latihan Soal Bab II 

 

Latihan Soal Bab II disusun untuk membantu pembaca menguji 

pemahaman terhadap konsep asas dan sumber hukum adat yang telah 

dibahas sebelumnya. Soal-soal yang diberikan dirancang dalam bentuk 

esai analitis untuk mendorong pemikiran kritis dan reflektif atas prinsip-

prinsip dasar hukum adat seperti asas kekeluargaan, keseimbangan, dan 

keadilan komunal. 

1. Jelaskan apa yang dimaksud dengan asas kebersamaan 

(gemeinschaft) dalam hukum adat dan bagaimana asas ini tercermin 

dalam praktik masyarakat hukum adat! 

2. Uraikan perbedaan antara sumber hukum materiil dan sumber 

hukum formil dalam konteks hukum adat! 



 29  Buku Ajar 

3. Bagaimana asas kekeluargaan dalam hukum adat mempengaruhi 

penyelesaian sengketa di masyarakat adat?  

4. Jelaskan kedudukan adat istiadat sebagai sumber hukum adat dan 

bagaimana perannya dalam hukum nasional! 

5. Diskusikan pentingnya asas keharmonisan dalam hukum adat, 

khususnya dalam hubungan manusia dengan alam dan leluhur! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



30  Hukum Adat  

  



 31  Buku Ajar 

BAB III 

SISTEM HUKUM ADAT DI 

BERBAGAI DAERAH 
 

 

Kemampuan Akhir yang Diharapkan 

Mampu memahami terkait dengan klasifikasi masyarakat hukum adat 

(genealogis, teritorial, campuran), memahami sistem hukum adat di 

Sumatera, Jawa, Kalimantan, Bali, dan Papua, serta memahami 

konsep kesatuan masyarakat hukum. Sehingga pembaca dapat 

mengidentifikasi dan menganalisis konsep kesatuan masyarakat 

hukum secara komprehensif sebagai dasar pengakuan eksistensi 

masyarakat adat dalam sistem hukum nasional. 

Materi Pembelajaran 

• Klasifikasi Masyarakat Hukum Adat (Genealogis, Teritorial, 

Campuran) 

• Sistem Hukum Adat di Sumatera, Jawa, Kalimantan, Bali, dan 

Papua 

• Konsep Kesatuan Masyarakat Hukum 

• Latihan Soal Bab III 

 

 

A. Klasifikasi Masyarakat Hukum Adat (Genealogis, Teritorial, 

Campuran) 

 

Masyarakat hukum adat (rechtsgemeenschap) adalah kesatuan 

masyarakat yang secara turun-temurun mendiami suatu wilayah dan 

memiliki sistem nilai, norma, serta kelembagaan tersendiri yang 

mengatur kehidupannya. Keberadaan masyarakat ini biasanya diakui 

oleh hukum nasional maupun internasional sebagai bagian dari hak 

kolektif suatu komunitas. Dalam Pasal 18B ayat (2) UUD 1945, negara 

mengakui dan menghormati kesatuan masyarakat hukum adat beserta 



32  Hukum Adat  

hak tradisionalnya. Masyarakat hukum adat terbentuk berdasarkan 

sistem kekerabatan (genealogis), wilayah domisili (teritorial), atau 

gabungan keduanya (campuran). Ketiga bentuk ini memiliki struktur 

sosial dan hukum yang berbeda-beda dalam penerapan adat. 

 

1. Masyarakat Hukum Adat Genealogis 

Masyarakat hukum adat genealogis adalah komunitas yang 

dibentuk berdasarkan hubungan darah atau keturunan. Dalam 

masyarakat ini, hukum adat berkembang dan diwariskan secara turun-

temurun melalui garis keturunan, baik garis ayah (patrilineal), garis ibu 

(matrilineal), maupun keduanya (bilineal). Ciri-ciri masyarakat hukum 

adat genealogis antara lain: 

a. Struktur sosial dibentuk oleh ikatan darah atau kekerabatan. 

b. Kewenangan hukum berada pada lembaga adat atau kepala suku 

yang ditentukan secara keturunan. 

c. Kepemilikan tanah dan harta warisan sering kali bersifat 

komunal dan diwariskan menurut garis keturunan tertentu. 

Contoh di Indonesia: 

1) Masyarakat Batak (Sumatra Utara) 

Masyarakat Batak di Sumatra Utara merupakan contoh 

masyarakat hukum adat genealogis yang menganut sistem 

patrilineal, di mana garis keturunan ditarik dari pihak ayah. 

Dalam struktur sosialnya, marga atau clan menjadi dasar 

utama dalam pengaturan hubungan sosial, hak waris, dan 

kepemilikan tanah ulayat. Setiap individu terikat erat pada 

marganya, yang tidak hanya menjadi identitas sosial tetapi 

juga sebagai satuan hukum adat. Hak atas tanah, misalnya, 

diwariskan kepada laki-laki dalam satu marga dan tidak bisa 

dialihkan keluar dari struktur kekerabatan tersebut, kecuali 

melalui persetujuan kepala marga (Sormin, 2023). 

Peran kepala marga dalam masyarakat Batak sangat sentral 

dalam penyelesaian konflik adat. Ketika terjadi sengketa, 

baik itu terkait warisan, pernikahan, maupun batas tanah, 

penyelesaiannya dilakukan melalui musyawarah dalam 

lingkup marga. Keputusan yang diambil oleh kepala marga 

dianggap mengikat secara sosial dan dihormati oleh seluruh 

anggota. Sistem ini menunjukkan bahwa hukum adat Batak 

bukan hanya berbasis aturan tertulis, tetapi lebih pada nilai 



 33  Buku Ajar 

kekeluargaan, konsensus, dan penghormatan terhadap 

hierarki genealogis. 

2) Masyarakat Minangkabau (Sumatra Barat) 

Masyarakat Minangkabau di Sumatra Barat dikenal sebagai 

masyarakat hukum adat genealogis yang menganut sistem 

matrilineal, yaitu sistem kekerabatan yang menarik garis 

keturunan dari pihak ibu. Dalam sistem ini, perempuan 

memiliki kedudukan yang sangat penting dalam pewarisan 

harta pusaka tinggi (harato pusako tinggi), seperti tanah 

ulayat dan rumah gadang. Anak perempuan adalah pewaris 

sah dari harta tersebut, sementara laki-laki bertugas menjaga 

dan mengelola kepentingan kaum ibu melalui posisi sebagai 

mamak (paman dari pihak ibu). 

Struktur kepemimpinan adat di Minangkabau tidak 

ditentukan oleh kekuasaan individu, melainkan oleh peran 

mamak yang mewakili suara dan hak kolektif kaum 

perempuan dalam kaum (unit kekerabatan matrilineal). 

Mamak bertanggung jawab dalam mengambil keputusan 

adat, termasuk soal perkawinan, pembagian warisan, dan 

penyelesaian konflik internal. Sistem ini mencerminkan 

kekuatan budaya kolektif dan keseimbangan antara otoritas 

laki-laki dan hak milik perempuan dalam masyarakat 

Minangkabau. 

3) Masyarakat Papua (Beberapa suku di pedalaman Papua) 

Masyarakat hukum adat di beberapa suku pedalaman Papua 

menganut sistem genealogis, yang berarti struktur sosial dan 

kepemimpinan didasarkan pada garis keturunan. Dalam 

masyarakat ini, kepala suku atau pemimpin adat biasanya 

berasal dari garis keturunan yang memiliki legitimasi historis 

dan spiritual yang kuat. Kepemimpinan tidak semata-mata 

diperoleh melalui pemilihan atau kemampuan individu, 

tetapi melalui warisan posisi yang dihormati dalam struktur 

sosial suku. Keputusan-keputusan penting dalam komunitas, 

seperti penyelesaian sengketa atau pembagian sumber daya, 

biasanya melibatkan kepala suku sebagai representasi 

otoritas turun-temurun (Alputila et al., 2023). 

Norma-norma adat di kalangan suku Papua sering kali 

diwariskan secara lisan dari generasi ke generasi. Proses 



34  Hukum Adat  

pewarisan nilai ini mencerminkan pentingnya memori 

kolektif dan narasi leluhur dalam mempertahankan identitas 

hukum adat. Hukum tidak tertulis ini mengatur hubungan 

antarpersona, hak atas tanah ulayat, dan tata cara 

pelaksanaan ritual keagamaan lokal.  

 

2. Masyarakat Hukum Adat Teritorial 

Masyarakat hukum adat teritorial dibentuk berdasarkan kesatuan 

wilayah atau tempat tinggal, bukan karena hubungan darah. Dalam 

masyarakat ini, individu yang tinggal di wilayah tertentu secara otomatis 

tunduk pada hukum adat setempat, meskipun tidak memiliki hubungan 

genealogis dengan penduduk asli. Ciri-cirinya antara lain: 

a. Identitas hukum didasarkan pada tempat tinggal, bukan pada 

garis keturunan. 

b. Keanggotaan masyarakat bersifat terbuka. 

c. Sering ditemukan di daerah pesisir, perdagangan, atau migrasi 

tinggi. 

Contoh di Indonesia: 

1) Masyarakat Bali Aga (Bali) 

Masyarakat Bali Aga, yang tersebar di desa-desa tua seperti 

Tenganan dan Trunyan di Bali, merupakan contoh 

masyarakat hukum adat teritorial, di mana keanggotaan 

komunitas adat ditentukan berdasarkan wilayah tempat 

tinggal dan kelahiran. Dalam sistem ini, siapa pun yang lahir 

dan menetap secara turun-temurun di wilayah desa adat 

tersebut dianggap sebagai bagian dari masyarakat hukum 

adat, dengan hak dan kewajiban yang melekat sesuai dengan 

aturan lokal. Struktur hukum adat di Bali Aga sangat erat 

kaitannya dengan pola hidup komunal, di mana keputusan 

diambil melalui musyawarah desa dan berdasarkan 

kesepakatan kolektif (Febriawanti & Mansur, 2020). 

Meskipun awalnya keanggotaan masyarakat Bali Aga 

bersifat eksklusif dan hanya terbuka bagi keturunan asli, 

perubahan sosial dan keterbukaan budaya telah 

menyebabkan bergesernya asas keanggotaan menjadi lebih 

fleksibel dan berbasis wilayah. Artinya, orang luar yang 

tinggal lama dan berpartisipasi aktif dalam kehidupan desa 

adat dapat diakui sebagai anggota komunitas. Perubahan ini 



 35  Buku Ajar 

menunjukkan bahwa hukum adat Bali Aga mampu 

beradaptasi terhadap dinamika masyarakat, tanpa kehilangan 

ciri khas teritorialnya yang menekankan keterikatan terhadap 

tanah dan tempat tinggal sebagai identitas hukum dan sosial. 

2) Masyarakat pesisir Bugis-Makassar (Sulawesi Selatan) 

Masyarakat hukum adat pesisir Bugis-Makassar di Sulawesi 

Selatan dikenal dengan sistem keanggotaan yang berbasis 

teritorial. Keikutsertaan dalam komunitas adat tidak hanya 

ditentukan oleh garis keturunan, tetapi juga oleh domisili dan 

kontribusi nyata terhadap kehidupan sosial masyarakat. 

Dalam konteks ini, siapa pun yang bermukim dan aktif 

dalam kegiatan adat, sosial, serta menjunjung tinggi nilai-

nilai lokal, dapat diterima sebagai bagian dari komunitas 

hukum adat. Hal ini menunjukkan fleksibilitas sistem adat 

Bugis-Makassar dalam merespons mobilitas dan keragaman 

sosial yang tinggi di wilayah pesisir. 

Nilai siri’ na pacce merupakan fondasi moral yang mengikat 

seluruh warga dalam komunitas, tanpa memandang asal usul. 

Siri’ (harga diri) dan pacce (empati/kepedulian) menjadi 

prinsip yang mengatur perilaku sosial, penyelesaian konflik, 

dan penegakan keadilan adat. Nilai ini membentuk sistem 

kontrol sosial yang kuat dan memberikan legitimasi terhadap 

norma adat, sekaligus menjadikan hukum adat Bugis-

Makassar relevan di tengah perubahan zaman dan interaksi 

antaretnis di kawasan pesisir. 

 

3. Masyarakat Hukum Adat Campuran 

Masyarakat hukum adat campuran merupakan bentuk kombinasi 

antara sistem genealogis dan teritorial. Dalam sistem ini, baik hubungan 

darah maupun kediaman menjadi faktor penentu dalam keanggotaan dan 

pelaksanaan hukum adat. Ciri-cirinya antara lain: 

a. Struktur sosial mempertimbangkan baik garis keturunan maupun 

wilayah domisili. 

b. Kepala adat bisa berasal dari garis keturunan, namun pemilihan 

bisa juga dilakukan berdasarkan konsensus wilayah. 

c. Sistem hukum fleksibel dan terbuka terhadap pendatang. 

Contoh di Indonesia: 

1) Masyarakat Dayak (Kalimantan) 



36  Hukum Adat  

Masyarakat Dayak di Kalimantan merupakan contoh nyata 

dari masyarakat hukum adat campuran, yang 

menggabungkan unsur genealogis dan teritorial dalam 

sistem sosial dan hukumnya. Keanggotaan dalam komunitas 

adat Dayak umumnya berdasarkan garis keturunan dari suku 

atau subsuku tertentu seperti Iban, Kenyah, atau Ngaju. 

Namun, keberadaan dan partisipasi seseorang dalam wilayah 

adat juga menjadi elemen penting. Artinya, meskipun bukan 

berasal dari darah keturunan langsung, seseorang dapat 

diakui sebagai bagian dari masyarakat hukum adat jika telah 

menetap lama dan menunjukkan komitmen terhadap adat 

dan budaya lokal. 

Aspek campuran ini tercermin jelas dalam pengelolaan tanah 

ulayat dan pelaksanaan ritual adat. Kepemilikan tanah 

kolektif tidak hanya diwariskan secara turun-temurun, tetapi 

juga dijaga dan digunakan secara bersama-sama oleh seluruh 

komunitas yang tinggal di wilayah tersebut. Dalam banyak 

upacara adat seperti gawai panen atau besampi (perdamaian 

adat), kehadiran dan keterlibatan semua warga baik dari garis 

keturunan asli maupun penduduk setempat yang diterima 

dianggap sah dan penting. Pola ini menunjukkan bahwa 

masyarakat Dayak mengadaptasi prinsip-prinsip hukum adat 

secara fleksibel untuk menjaga integrasi sosial dan 

solidaritas komunitas. 

2) Masyarakat Baduy (Banten) 

Masyarakat Baduy di Banten merupakan contoh khas dari 

masyarakat hukum adat campuran yang menggabungkan 

sistem genealogis dan teritorial. Baduy Dalam sangat 

menjaga kemurnian garis keturunan; keanggotaan hanya 

diperoleh melalui kelahiran dalam komunitas dan tidak 

menerima pendatang sebagai anggota. Aturan adat yang 

ketat, termasuk larangan menggunakan teknologi modern 

dan interaksi terbatas dengan dunia luar, menjadi bagian dari 

upaya menjaga kemurnian tersebut. Sanksi sosial dan adat 

diberlakukan bagi anggota yang melanggar ketentuan, 

bahkan dapat menyebabkan pengucilan atau pengalihan 

status menjadi Baduy Luar. 



 37  Buku Ajar 

Baduy Luar lebih fleksibel dalam aspek keanggotaan. Meski 

tetap memegang nilai-nilai adat, masyarakat Baduy Luar 

mengakui prinsip wilayah sebagai dasar pengakuan 

komunitas, dapat menerima pendatang yang menetap dalam 

waktu lama dan mengikuti tata nilai lokal. Pembagian ini 

mencerminkan adanya sistem kontrol sosial yang berbasis 

kombinasi antara keturunan dan kediaman. Struktur ini 

menciptakan keseimbangan antara pelestarian adat dengan 

adaptasi terhadap perubahan sosial, sekaligus memperkuat 

identitas hukum adat dalam konteks yang dinamis. 

 

B. Sistem Hukum Adat di Sumatera, Jawa, Kalimantan, Bali, dan 

Papua 

 

Sistem hukum adat Indonesia merupakan refleksi dari keragaman 

budaya dan nilai-nilai lokal yang hidup dan berkembang di tengah 

masyarakat. Hukum adat tidak hanya mengatur hubungan sosial, tetapi 

juga melandasi sistem pemerintahan, distribusi sumber daya, 

penyelesaian sengketa, serta spiritualitas masyarakat. Seiring perjalanan 

sejarah dan tantangan modernisasi, masing-masing daerah di Indonesia 

mempertahankan keunikan sistem hukum adatnya, termasuk di wilayah 

Sumatera, Jawa, Kalimantan, Bali, dan Papua. 

 

1. Sistem Hukum Adat di Sumatera 

Sumatera dikenal sebagai wilayah dengan kekayaan budaya dan 

sistem kekerabatan yang kuat. Sistem hukum adat di Sumatera sangat 

beragam, tergantung pada kelompok etnik seperti Minangkabau, Batak, 

Aceh, dan Melayu Riau. 

a. Minangkabau (Sumatera Barat) 

Minangkabau menganut sistem matrilineal, di mana garis 

keturunan ditarik dari ibu. Sistem hukum adatnya dikenal dengan 

falsafah "adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah" yang 

menekankan hubungan erat antara adat dan agama Islam. Harta 

warisan dibagi menjadi dua: 

1) Harta pusaka tinggi, diwariskan secara matrilineal. 

2) Harta pusaka rendah, yang bisa diwariskan secara bilateral. 

Penyelesaian sengketa dilakukan melalui mekanisme 

musyawarah adat yang dipimpin oleh ninik mamak. 



38  Hukum Adat  

b. Batak (Sumatera Utara) 

Masyarakat Batak di Sumatera Utara memiliki sistem hukum 

adat yang kuat dan terstruktur, berdasarkan prinsip patrilineal. 

Garis keturunan ditarik dari pihak ayah, dan marga menjadi 

identitas utama yang mengikat setiap individu dalam komunitas. 

Struktur sosial ini memberikan kekuasaan dan tanggung jawab 

besar kepada laki-laki, terutama kepala keluarga, dalam berbagai 

aspek kehidupan, termasuk dalam pengambilan keputusan 

hukum dan adat. Hukum adat Batak mengatur dengan ketat soal 

warisan, di mana anak laki-laki, khususnya anak tertua, berhak 

menerima warisan dari orang tua, terutama harta pusaka yang 

bersifat turun-temurun (Sormin, 2023). 

Tanah ulayat atau tanah adat dikelola secara kolektif oleh 

kelompok marga dan tidak bisa diperjualbelikan secara 

individual. Keputusan penting terkait tanah, perkawinan, atau 

sengketa adat diambil melalui musyawarah oleh lembaga Raja 

Adat, yang terdiri dari para tokoh adat atau tetua marga. Lembaga 

ini memiliki otoritas tinggi dalam menjaga dan menegakkan 

norma hukum adat Batak. Mekanisme kolektif ini menunjukkan 

bahwa hukum adat Batak tidak hanya bersifat normatif, tetapi 

juga berfungsi sebagai sistem kontrol sosial yang efektif dalam 

mempertahankan identitas dan solidaritas komunitas. 

c. Aceh 

Sistem hukum adat di Aceh memiliki kekhasan tersendiri karena 

merupakan hasil perpaduan antara adat istiadat lokal dengan 

prinsip-prinsip Islam. Hal ini tercermin dalam istilah “adat bak 

po teumeureuhom, hukum bak syiah Kuala,” yang menunjukkan 

bahwa adat dan syariat Islam berjalan seiring dalam kehidupan 

masyarakat Aceh. Qanun sebagai produk hukum daerah menjadi 

bentuk formal dari penerapan hukum Islam dalam berbagai 

aspek, seperti pernikahan, warisan, dan pidana. Qanun ini 

diberlakukan melalui lembaga Mahkamah Syar’iyah, yang 

memiliki yurisdiksi terhadap perkara-perkara yang berkaitan 

dengan syariat (Syarif, 2023). 

Peran lembaga adat seperti Mukim dan Keuchik tetap signifikan 

dalam pelaksanaan hukum adat sehari-hari. Mukim bertindak 

sebagai pemimpin adat dalam wilayah yang lebih luas dari desa, 

sedangkan Keuchik memimpin di tingkat gampong atau desa. 



 39  Buku Ajar 

Keberadaan lembaga-lembaga ini memperlihatkan bahwa sistem 

hukum adat Aceh masih hidup dan berfungsi dalam mengatur 

hubungan sosial, penyelesaian konflik, serta menjaga harmoni 

komunitas. Kolaborasi antara institusi formal dan tradisional 

mencerminkan integrasi antara nilai-nilai lokal dan agama dalam 

sistem hukum yang khas Aceh. 

 

2. Sistem Hukum Adat di Jawa 

Pulau Jawa memiliki tradisi hukum adat yang dipengaruhi oleh 

feodalisme, mistisisme, dan nilai-nilai Islam. Hukum adat di Jawa 

berkembang dalam masyarakat yang cenderung teritorial, bukan 

berdasarkan garis keturunan. 

a. Jawa Tengah dan Yogyakarta 

Sistem hukum adat di Jawa Tengah dan Yogyakarta dipengaruhi 

oleh tradisi kerajaan dan nilai-nilai budaya Jawa yang 

menekankan harmoni sosial, sopan santun, serta gotong royong. 

Tradisi seperti sedekah bumi, slametan, dan rembug desa 

mencerminkan nilai-nilai kolektif yang dijunjung tinggi oleh 

masyarakat. Struktur sosial masyarakat masih sangat 

menghormati tokoh adat, sesepuh kampung, dan lurah desa 

sebagai pemimpin informal yang memiliki legitimasi moral 

dalam menyelesaikan persoalan sosial maupun hukum. 

Penyelesaian sengketa di wilayah ini cenderung dilakukan secara 

informal dan damai melalui mekanisme musyawarah desa atau 

rembug desa. Tokoh-tokoh adat dan sesepuh kampung biasanya 

menjadi penengah, dan keputusan yang diambil bersifat mufakat 

demi menjaga keharmonisan sosial. Sistem ini tidak 

mengedepankan sanksi keras, melainkan pendekatan yang 

menekankan pada pemulihan hubungan antarindividu dan 

menjaga tatanan sosial desa agar tetap rukun dan stabil. 

b. Jawa Timur dan Jawa Barat 

Di wilayah Jawa Timur dan Jawa Barat, sistem hukum adat masih 

dijaga dan dilestarikan oleh masyarakat adat seperti Suku 

Tengger dan Suku Baduy. Kedua komunitas ini memiliki 

karakteristik hukum adat yang kuat dan khas, sesuai dengan nilai-

nilai budaya serta kondisi geografis masing-masing. Di wilayah 

pegunungan Bromo, masyarakat Tengger dikenal dengan 

upacara adat Yadnya Kasada yang sakral, di mana persembahan 



40  Hukum Adat  

kepada leluhur dilakukan sebagai bentuk penghormatan dan 

pemeliharaan harmoni alam. Hukum adat Tengger juga mengatur 

larangan merusak alam sekitar, yang termanifestasi dalam aturan 

awig-awig sebagai norma adat yang ditaati seluruh anggota 

masyarakat (Halmahera et al., 2019). 

Kepemimpinan dalam masyarakat Tengger dijalankan oleh 

seorang Dukun sebagai tokoh spiritual dan pemimpin adat. 

Dukun ini memiliki peran penting dalam menjaga 

keberlangsungan hukum adat, baik dalam penyelesaian konflik, 

penyelenggaraan upacara adat, maupun penegakan norma sosial. 

Sanksi adat biasanya bersifat sosial dan spiritual, seperti 

pengucilan atau keharusan mengikuti ritual tertentu untuk 

menebus pelanggaran. Sistem ini masih relevan dan dihormati 

karena sejalan dengan nilai-nilai sakral dan konservatif 

masyarakat Tengger terhadap lingkungan dan tradisi leluhur. 

Masyarakat Baduy di Banten, khususnya Baduy Dalam, 

menerapkan sistem hukum adat yang sangat konservatif dan 

eksklusif. Aturan adat di komunitas ini melarang keras intervensi 

dari luar, baik dalam bentuk teknologi modern, pendidikan 

formal, maupun kegiatan ekonomi berbasis pasar. Mengatur 

kehidupan berdasarkan pikukuh atau peraturan adat yang 

diwariskan secara turun-temurun. Pelanggaran terhadap pikukuh 

dianggap sebagai pelanggaran moral dan spiritual yang 

berdampak pada seluruh komunitas.  

 

3. Sistem Hukum Adat di Kalimantan 

Sistem hukum adat Kalimantan berakar dari masyarakat Dayak 

yang tersebar di Kalimantan Barat, Tengah, Timur, dan Utara. Sistem 

hukum bersifat campuran (genealogis dan teritorial). Hukum adat Dayak 

dikenal dengan prinsip kolektivitas dan kearifan ekologi: 

a. Tanah ulayat tidak dapat diperjualbelikan secara bebas. 

b. Larangan eksploitasi hutan secara sembarangan (pantang larang). 

c. Penyelesaian konflik dilakukan dalam Lembaga Adat Dayak 

melalui mekanisme sanksi denda (adat denda), ritual, dan 

permintaan maaf. 

Modernisasi di Kalimantan, khususnya melalui pembangunan 

infrastruktur dan ekspansi ekonomi seperti perkebunan kelapa sawit 

serta pertambangan, telah membawa dampak signifikan terhadap sistem 



 41  Buku Ajar 

hukum adat masyarakat lokal. Meskipun pembangunan dianggap 

sebagai bagian dari kemajuan nasional, realitas di lapangan 

menunjukkan bahwa banyak proyek besar dilakukan tanpa konsultasi 

atau persetujuan masyarakat adat sebagai pemilik sah tanah ulayat 

menurut hukum adat. Hal ini menciptakan ketegangan antara prinsip 

hukum nasional yang berbasis legal-formal dengan norma hukum adat 

yang berbasis historis dan kultural (Van der Muur, 2018). 

Konflik lahan menjadi bentuk paling nyata dari 

ketidakharmonisan ini. Masyarakat adat Dayak, misalnya, sering 

menghadapi perampasan tanah ulayat oleh perusahaan besar dengan 

dukungan izin negara, tanpa adanya pengakuan terhadap struktur adat 

yang telah mengelola dan melestarikan wilayah tersebut secara turun-

temurun. Ketika klaim masyarakat adat tidak diakui secara hukum 

formal, maka mekanisme penyelesaian konflik seringkali mengabaikan 

prinsip keadilan substantif dan malah memperparah marginalisasi 

komunitas adat. Situasi ini menimbulkan frustrasi sosial yang bisa 

memicu resistensi terbuka atau konflik horizontal. 

 

4. Sistem Hukum Adat di Bali 

Hukum adat Bali atau Awig-awig adalah salah satu sistem hukum 

adat yang paling terstruktur dan terdokumentasi di Indonesia. Ia hidup 

berdampingan dengan hukum nasional dan agama Hindu. Masyarakat 

Bali terbagi dalam unit desa adat atau desa pakraman, yang memiliki 

otonomi dalam menetapkan hukum adat: 

a. Pemimpin adat disebut Bendesa Adat. 

b. Awig-awig diatur secara tertulis dan disahkan oleh krama desa. 

Prinsip adat: 

1) Tri Hita Karana menjadi prinsip hukum adat: harmoni antara 

manusia, alam, dan Tuhan. 

2) Penegakan hukum adat melibatkan upacara pembersihan 

(penyepian) bagi pelanggaran moral seperti perzinaan dan 

pencemaran lingkungan. 

Integrasi antara hukum adat dan hukum negara di Bali 

merupakan salah satu contoh keberhasilan sinkronisasi norma lokal 

dengan sistem hukum nasional. Bali, yang dikenal dengan kuatnya 

struktur adat dan nilai-nilai religius-historisnya, telah membentuk 

Majelis Desa Adat sebagai lembaga resmi yang menjembatani 

kepentingan masyarakat adat dengan kebijakan negara. Majelis ini tidak 



42  Hukum Adat  

hanya mewakili suara masyarakat adat dalam pengambilan keputusan 

publik, tetapi juga menjadi pelindung keberlanjutan nilai-nilai 

tradisional dalam menghadapi modernisasi dan globalisasi (Adnyani & 

Landrawan, 2023). 

Peran Majelis Desa Adat sangat signifikan dalam berbagai aspek 

pembangunan, terutama dalam pengelolaan sektor pariwisata. Dengan 

pendekatan berbasis budaya, hukum adat Bali mampu menjaga harmoni 

antara kepentingan ekonomi dan pelestarian warisan budaya. Misalnya, 

tata ruang desa adat, pelaksanaan upacara keagamaan, serta larangan 

terhadap perilaku yang bertentangan dengan norma lokal telah diakui 

dan dihormati dalam kerangka hukum negara. Ini menunjukkan bahwa 

hukum adat tidak sekadar warisan masa lalu, tetapi dapat berperan aktif 

dalam pembangunan berkelanjutan. 

 

5. Sistem Hukum Adat di Papua 

Papua memiliki sistem hukum adat yang sangat kuat dan 

beragam, terdiri dari ratusan suku dan bahasa. Hukum adat Papua 

bersifat genealogis dengan struktur komunitas berbasis clan atau marga. 

Ciri umum: 

a. Kepemimpinan dipegang oleh kepala suku atau ondoafi. 

b. Penyelesaian sengketa dilakukan secara adat melalui mekanisme 

bayar kepala, denda babi, atau ritual penyucian. 

c. Tanah dan hutan dianggap milik bersama, dijaga secara komunal 

oleh klan. 

Masyarakat Papua sering menghadapi marginalisasi karena 

pembangunan nasional yang tidak melibatkan partisipasi masyarakat 

adat. Namun, melalui UU Otonomi Khusus Papua (UU No. 2 Tahun 

2021), perlindungan hukum adat semakin diperkuat melalui 

pembentukan Majelis Rakyat Papua (MRP) yang mewakili kepentingan 

adat. Konflik agraria, perampasan tanah adat, dan eksploitasi tambang 

menjadi isu utama yang mengancam keberlangsungan hukum adat 

Papua. Pendekatan berbasis komunitas dan pengakuan hak adat menjadi 

solusi yang sedang diperjuangkan secara nasional dan internasional. 

 

C. Konsep Kesatuan Masyarakat Hukum 

 

Secara umum, kesatuan masyarakat hukum (KMH) dapat 

didefinisikan sebagai sekelompok masyarakat adat yang hidup dalam 



 43  Buku Ajar 

suatu wilayah tertentu dan memiliki tatanan sosial, norma hukum, dan 

pemerintahan sendiri berdasarkan adat-istiadat yang diwariskan secara 

turun-temurun (Herlius, 2022). Dalam terminologi hukum, KMH adalah 

subjek hukum yang diakui memiliki kewenangan untuk mengatur dan 

mengurus urusan publik komunitasnya secara mandiri, termasuk dalam 

pengelolaan sumber daya lokal dan penyelesaian sengketa adat. KMH 

bukan hanya komunitas sosial, melainkan juga aktor hukum yang 

berperan dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat adat, antara lain: 

 

1. Pelestarian Nilai-Nilai Kultural 

Kesatuan Masyarakat Hukum (KMH) memiliki peran sentral 

dalam pelestarian nilai-nilai kultural yang telah diwariskan secara turun-

temurun dalam kehidupan masyarakat adat di Indonesia. KMH bukan 

sekadar komunitas sosial, melainkan sistem sosial-budaya yang 

menyimpan, menjalankan, dan mewariskan norma dan aturan adat yang 

menyatu dalam kehidupan sehari-hari. Melalui lembaga adat, nilai-nilai 

seperti gotong royong, musyawarah, penghormatan terhadap leluhur, 

dan penghargaan terhadap alam terus dijaga dan diterapkan secara 

konsisten. Salah satu bentuk paling nyata dari pelestarian nilai ini adalah 

hukum waris adat, yang berbeda-beda antar komunitas dan 

mencerminkan identitas serta struktur sosial masing-masing kelompok 

adat (Rannu et al., 2023). 

KMH juga memiliki sistem aturan yang berkaitan dengan 

pengelolaan dan pelestarian lingkungan hidup. Misalnya, dalam 

masyarakat adat Dayak dan Baduy, terdapat larangan eksploitasi sumber 

daya secara berlebihan, dan ada aturan adat yang mengatur masa tanam, 

masa panen, dan larangan membuka hutan sembarangan. Prinsip 

keseimbangan dengan alam (eco-centric) ini telah menjadi bagian 

integral dari kearifan lokal yang mampu menjaga kelestarian hutan dan 

sumber daya alam secara turun-temurun, jauh sebelum adanya regulasi 

lingkungan dari negara. 

 

 

2. Pengelolaan Wilayah dan Sumber Daya Alam 

Kesatuan Masyarakat Hukum (KMH) berperan penting dalam 

pengelolaan wilayah dan sumber daya alam secara berkelanjutan. Dalam 

sistem adat, pengelolaan ini tidak hanya didasarkan pada kepemilikan 

tetapi juga pada tanggung jawab sosial terhadap komunitas dan alam 



44  Hukum Adat  

sekitar. Hutan adat, tanah ulayat, dan wilayah perairan dikelola secara 

kolektif dengan tujuan utama menjaga keseimbangan ekologis dan 

keberlanjutan antargenerasi. Hak ulayat, misalnya, mencerminkan hak 

kolektif masyarakat atas tanah dan sumber daya yang diwariskan secara 

turun-temurun, dengan aturan adat yang mengatur siapa yang berhak 

mengakses dan bagaimana penggunaannya (Siscawati, 2020). 

Berbeda dengan sistem korporasi yang umumnya berorientasi 

pada keuntungan ekonomi jangka pendek, KMH mengelola sumber daya 

dengan memperhatikan aspek ekologis dan sosial secara menyeluruh. 

Dalam masyarakat Dayak di Kalimantan, misalnya, praktik adat seperti 

sistem rotasi lahan (ladang berpindah) dilakukan untuk menjaga 

kesuburan tanah dan mencegah kerusakan lingkungan. Begitu pula 

masyarakat adat di Papua dan Maluku yang menetapkan zona larangan 

(sasi) di wilayah perairan untuk memastikan kelestarian sumber daya 

laut. Prinsip pengelolaan ini dilandasi oleh nilai-nilai spiritual dan relasi 

sakral dengan alam. Namun, dalam praktiknya, pendekatan pengelolaan 

berbasis adat seringkali berbenturan dengan kepentingan industri dan 

kebijakan negara yang tidak mengakui secara penuh hak-hak KMH. 

Konflik terjadi ketika hutan adat atau tanah ulayat diklaim sebagai 

wilayah konsesi untuk pertambangan, perkebunan, atau pembangunan 

infrastruktur.  

 

3. Penyelesaian Sengketa secara Adat 

Kesatuan Masyarakat Hukum (KMH) memiliki mekanisme 

penyelesaian sengketa yang khas dan berakar kuat pada nilai-nilai lokal. 

Sistem peradilan adat ini bersifat restoratif, bukan represif, yang artinya 

lebih mengedepankan pemulihan hubungan sosial antara pihak yang 

bersengketa daripada penghukuman semata. Prinsip ini bertujuan 

menjaga keharmonisan dalam komunitas, yang menjadi landasan 

kehidupan sosial masyarakat adat. Dalam praktiknya, penyelesaian 

dilakukan melalui musyawarah, melibatkan pihak-pihak terkait, tetua 

adat, dan tokoh masyarakat secara terbuka dan partisipatif. 

Musyawarah adat berperan sebagai forum utama untuk 

menyelesaikan berbagai sengketa, mulai dari masalah tanah, pencemaran 

nama baik, hingga persoalan rumah tangga. Dalam forum ini, tidak 

hanya fakta hukum yang dipertimbangkan, tetapi juga nilai moral, etika 

adat, dan keseimbangan sosial. Penyelesaian umumnya disertai dengan 

permintaan maaf, pemberian ganti rugi secara simbolik, atau ritual adat 



 45  Buku Ajar 

tertentu sebagai bentuk rekonsiliasi. Pendekatan ini mencerminkan 

model keadilan restoratif yang kini banyak diapresiasi dalam sistem 

hukum modern. 

 

D. Latihan Soal Bab III 

 

Latihan soal pada Bab III ini disusun untuk menguji pemahaman 

keragaman sistem hukum adat yang berlaku di berbagai daerah di 

Indonesia. Soal-soal yang diberikan berorientasi pada analisis 

kontekstual, perbandingan norma, dan penerapan prinsip hukum adat 

dalam kasus nyata yang khas di setiap wilayah adat.  

1. Jelaskan klasifikasi masyarakat hukum adat menurut pola hubungan 

sosialnya. 

2. Bandingkan sistem hukum adat di Sumatera dan Kalimantan dalam 

konteks penguasaan tanah ulayat dan penyelesaian sengketa. 

3. Jelaskan perbedaan sistem hukum adat antara masyarakat di Jawa 

dan Papua. Apa yang menjadi landasan perbedaan tersebut? 

4. Bagaimana peran kesatuan masyarakat hukum adat dalam 

pengelolaan sumber daya alam berbasis hukum adat? 

5. Apakah konsep kesatuan masyarakat hukum masih relevan dalam 

era globalisasi? 

  



46  Hukum Adat  

  



 47  Buku Ajar 

BAB IV 

KEDUDUKAN DAN PERAN 

PEMUKA ADAT 
 

 

Kemampuan Akhir yang Diharapkan 

Mampu memahami terkait dengan struktur sosial dan kelembagaan 

adat, memahami wewenang dan fungsi pemuka adat, serta memahami 

mekanisme penyelesaian sengketa adat oleh pemuka adat. Sehingga 

pembaca dapat menganalisis mekanisme penyelesaian sengketa adat 

yang dilakukan secara musyawarah dan berbasis kearifan lokal, serta 

memahami peran strategis pemuka adat dalam menciptakan keadilan 

restoratif di komunitas adat. 

Materi Pembelajaran 

• Struktur Sosial dan Kelembagaan Adat 

• Wewenang dan Fungsi Pemuka Adat 

• Mekanisme Penyelesaian Sengketa Adat oleh Pemuka Adat 

• Latihan Soal Bab IV 

 

 

A. Struktur Sosial dan Kelembagaan Adat 

 

Struktur sosial dan kelembagaan adat merupakan fondasi utama 

dalam sistem hukum adat Indonesia. Dalam masyarakat adat, relasi 

sosial tidak terlepas dari norma, nilai, dan struktur kekuasaan yang 

diwariskan secara turun-temurun. Pemuka adat atau tokoh adat berperan 

penting dalam menjaga harmoni sosial, menyelesaikan konflik, serta 

melestarikan nilai-nilai kultural dalam komunitas. Kedudukan pemuka 

adat melekat erat pada struktur sosial yang bersifat hierarkis dan kolektif, 

berbeda dari struktur pemerintahan modern yang umumnya berbasis 

legal-formal. 

 



48  Hukum Adat  

1. Struktur Sosial dalam Masyarakat Adat 

Struktur sosial masyarakat adat umumnya memiliki karakteristik 

sebagai berikut: 

a. Hierarkis dan Kolektif 

Struktur sosial dalam masyarakat adat umumnya bersifat 

hierarkis dan kolektif, di mana posisi seseorang dalam 

masyarakat ditentukan oleh garis keturunan atau hasil 

musyawarah bersama. Dalam banyak komunitas adat, seperti 

masyarakat Batak atau Dayak, kedudukan sebagai kepala adat 

atau pemangku keputusan diwariskan secara genealogis, 

biasanya kepada keturunan laki-laki tertua dalam garis keluarga 

tertentu. Namun, dalam beberapa komunitas lain, jabatan dapat 

diperoleh melalui pemilihan atau musyawarah berdasarkan 

kebijaksanaan, pengalaman, dan kontribusi terhadap masyarakat. 

Sistem ini menekankan pentingnya kesinambungan nilai-nilai 

leluhur dan stabilitas sosial (Ismail, 2020). 

Sifat kolektif dalam struktur sosial masyarakat adat tercermin 

dari mekanisme pengambilan keputusan yang melibatkan 

berbagai unsur masyarakat. Keputusan penting tidak diambil 

secara individual, melainkan melalui pertemuan adat yang 

mengundang tokoh masyarakat, tetua adat, dan wakil-wakil 

keluarga besar.  

b. Bersifat Homogen 

Struktur sosial masyarakat adat umumnya bersifat homogen 

karena hidup dalam komunitas yang relatif kecil dan memiliki 

kesamaan budaya, bahasa, serta sistem kepercayaan. 

Homogenitas ini menciptakan ikatan sosial yang kuat di antara 

anggota komunitas, di mana norma dan nilai yang dianut bersama 

menjadi pedoman perilaku sehari-hari. Tidak adanya perbedaan 

yang mencolok dalam latar belakang budaya mempermudah 

komunikasi dan koordinasi sosial, serta memperkuat rasa 

solidaritas dan gotong royong dalam kehidupan bermasyarakat. 

Hubungan antarindividu dalam masyarakat adat juga cenderung 

bersifat personal dan akrab. Setiap anggota komunitas saling 

mengenal satu sama lain, baik secara keluarga maupun 

kekerabatan sosial. Dalam kondisi ini, kontrol sosial berlangsung 

secara informal namun efektif, karena adanya pengawasan sosial 

yang dilakukan secara kolektif. Kesalahan atau pelanggaran 



 49  Buku Ajar 

terhadap norma adat tidak hanya dilihat sebagai pelanggaran 

hukum, tetapi juga sebagai gangguan terhadap harmoni sosial 

yang dijaga bersama.  

c. Adanya Stratifikasi Informal 

Struktur sosial dalam masyarakat adat tidak selalu datar; ada 

stratifikasi informal yang terbentuk secara alami berdasarkan 

usia, pengalaman hidup, dan jasa kepada komunitas. Orang-

orang tua atau sesepuh adat biasanya menempati posisi terhormat 

karena dianggap memiliki kebijaksanaan dan pengetahuan 

tentang tradisi. Begitu pula individu yang berjasa besar dalam 

menjaga atau mengembangkan komunitas, seperti pemimpin 

ritual, mediator konflik, atau pejuang adat, akan dihormati secara 

sosial meskipun tidak memiliki kekayaan materi. 

Pembagian peran ini tidak bersifat kaku atau eksklusif, 

melainkan berkembang seiring dinamika sosial dan pengakuan 

masyarakat. Tidak seperti dalam sistem modern yang lebih 

menekankan kekayaan atau jabatan formal, masyarakat adat 

memandang status sosial melalui kontribusi nyata terhadap 

harmoni dan keberlanjutan komunitas. Stratifikasi ini menjadi 

mekanisme sosial yang membantu menjaga nilai kolektif, 

solidaritas, serta kelangsungan hukum dan budaya adat. 

 

2. Kelembagaan Adat 

Kelembagaan adat merupakan wadah formal dan informal yang 

mengatur tata kehidupan masyarakat. Fungsi kelembagaan adat meliputi: 

a. Menyelesaikan sengketa melalui hukum adat. 

b. Melestarikan norma dan nilai budaya lokal. 

c. Menjalankan upacara adat dan pengelolaan sumber daya. 

d. Menjalin relasi sosial antaranggota komunitas dan dengan pihak 

luar. 

Kelembagaan adat menjadi alat utama untuk menjaga tatanan 

sosial dan hukum yang bersifat non-formal tetapi mengikat secara moral 

dan sosiologis. 

Setiap komunitas adat memiliki bentuk kelembagaan yang 

berbeda, sesuai dengan sejarah, budaya, dan sistem sosial yang dianut: 

1) Nagari (Sumatera Barat)  

Nagari di Sumatera Barat merupakan bentuk kelembagaan 

adat yang unik dan khas, berakar pada sistem matrilineal 



50  Hukum Adat  

masyarakat Minangkabau. Dalam struktur sosial ini, garis 

keturunan ditarik dari pihak ibu, dan kepemimpinan adat 

berada di tangan para ninik mamak yakni para paman dari 

garis ibu yang memiliki kewenangan adat. Para ninik mamak 

bertanggung jawab dalam mengatur kehidupan sosial, 

keagamaan, serta menyelesaikan sengketa adat di 

lingkungan nagari. Perannya sangat sentral karena di tangan 

ialah hukum adat dijalankan secara efektif. 

Secara kelembagaan, nagari memiliki sistem yang mapan 

dengan berbagai elemen pendukung, seperti Kerapatan Adat 

Nagari (KAN), imam, khatib, serta tokoh perempuan yang 

dikenal sebagai bundo kanduang. KAN bertugas 

merumuskan dan menegakkan norma adat, sementara para 

tokoh agama menjaga moralitas masyarakat. Sinergi antara 

struktur adat dan agama ini memperkuat fungsi nagari 

sebagai lembaga sosial yang otonom dalam kehidupan 

sehari-hari. Kelembagaan ini tidak hanya mengatur soal 

warisan atau pernikahan adat, tetapi juga menyentuh aspek-

aspek penting seperti pendidikan adat dan pelestarian nilai 

budaya lokal. 

2) Kampung Adat Baduy (Banten) 

Kampung Adat Baduy di Banten merupakan salah satu 

contoh kelembagaan adat yang masih kuat bertahan di 

tengah arus modernisasi. Masyarakat Baduy terbagi menjadi 

dua kelompok utama, yaitu Baduy Dalam dan Baduy Luar. 

Keduanya menjunjung tinggi nilai-nilai adat dan tata cara 

hidup yang diwariskan secara turun-temurun. Pusat dari 

sistem kelembagaan adat ini adalah Pu’un, seorang 

pemimpin spiritual dan sosial yang memiliki otoritas 

tertinggi dalam menjalankan dan menafsirkan hukum adat. 

Pu’un tidak dipilih secara demokratis, melainkan 

berdasarkan garis keturunan dan pengetahuan adat yang 

diwariskan dari leluhur. 

Pada pelaksanaan tugasnya, Pu’un berperan sebagai 

pemegang amanah tradisi dan pengatur tatanan kehidupan 

masyarakat. Ia memimpin upacara-upacara adat penting, 

seperti Seba dan ritual pertanian, serta mengawasi perilaku 

warga agar tetap sejalan dengan ajaran leluhur. 



 51  Buku Ajar 

Kewenangannya mencakup penyelesaian sengketa 

antarwarga, pengelolaan dan distribusi lahan, serta 

penentuan waktu dan pelaksanaan kegiatan ritual. Sistem ini 

berjalan dengan landasan musyawarah, namun keputusan 

akhir tetap berada di tangan Pu’un sebagai simbol kesakralan 

dan stabilitas sosial masyarakat Baduy. 

3) Lembaga Adat Lembaga Musyawarah Adat (LMA) Papua 

Lembaga Musyawarah Adat (LMA) Papua merupakan 

kelembagaan adat yang dibentuk untuk mewakili 

kepentingan masyarakat adat di seluruh wilayah Papua. 

LMA hadir sebagai respons terhadap kebutuhan akan wadah 

representatif yang dapat menyuarakan aspirasi komunitas 

adat dalam konteks pemerintahan modern dan pembangunan 

daerah. Lembaga ini memiliki struktur formal yang terdiri 

dari perwakilan berbagai suku dan wilayah adat di Papua, 

dengan sistem pemilihan atau penunjukan berdasarkan 

kesepakatan adat. Keberadaan LMA tidak hanya 

mencerminkan keberagaman budaya Papua, tetapi juga 

memperkuat posisi politik masyarakat adat dalam proses 

pengambilan keputusan publik. 

Salah satu peran utama LMA adalah sebagai jembatan antara 

masyarakat adat dan pemerintah daerah. Dalam banyak 

kasus, LMA terlibat langsung dalam proses mediasi konflik 

yang berkaitan dengan tanah ulayat, sumber daya alam, atau 

proyek pembangunan infrastruktur. Keterlibatan ini menjadi 

penting karena LMA memahami secara mendalam sistem 

nilai, hukum adat, dan struktur sosial masyarakat Papua, 

sehingga mampu mengedepankan penyelesaian berbasis 

kearifan lokal yang lebih diterima oleh komunitas. Selain itu, 

LMA juga sering berperan dalam menyuarakan hak-hak 

masyarakat adat di forum-forum resmi, termasuk dalam 

penyusunan kebijakan daerah berbasis otonomi khusus 

Papua. 

4) Desa Pakraman (Bali) 

Desa Pakraman merupakan bentuk kelembagaan adat yang 

khas di Bali, yang berperan sentral dalam kehidupan sosial 

dan religius masyarakat Hindu Bali. Desa Pakraman berbeda 

dari desa administratif karena berfungsi sebagai wadah 



52  Hukum Adat  

pengelolaan adat, tradisi, dan agama Hindu secara otonom. 

Struktur kelembagaannya dipimpin oleh Bendesa Adat, yang 

memiliki kewenangan dalam mengatur norma dan tata tertib 

masyarakat berdasarkan awig-awig (hukum adat tertulis). 

Peran ini mencakup pengaturan upacara keagamaan, 

penyelesaian konflik sosial, serta pelestarian kearifan lokal 

dan budaya Bali. 

Bendesa Adat memiliki tanggung jawab untuk menjaga 

keharmonisan antarwarga dan menegakkan aturan adat 

dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk pembagian tugas 

dalam pelaksanaan upacara keagamaan seperti Galungan, 

Kuningan, atau Nyepi. Dalam menjalankan fungsinya, ia 

dibantu oleh prajuru adat (pengurus adat) yang bekerja 

secara kolektif. Salah satu kekuatan Desa Pakraman adalah 

kemampuannya mempertahankan tata nilai lokal meski di 

tengah arus modernisasi dan pariwisata yang pesat. Sistem 

ini memperkuat identitas komunal dan membentuk 

kesadaran kolektif akan pentingnya menjaga warisan leluhur 

dan harmoni dengan alam (Tri Hita Karana). 

5) Lembaga Adat Dayak (Kalimantan) 

Lembaga Adat Dayak merupakan struktur kelembagaan 

tradisional yang memiliki peran vital dalam kehidupan 

sosial, budaya, dan ekologis masyarakat Dayak di 

Kalimantan. Kepemimpinan dalam lembaga ini berada di 

tangan seorang temenggung atau kepala adat, yang diakui 

oleh komunitas sebagai tokoh utama dalam menegakkan 

norma, hukum, serta tradisi leluhur. Kepala adat tidak hanya 

bertindak sebagai pemimpin seremonial, tetapi juga sebagai 

hakim adat yang menyelesaikan sengketa, baik yang bersifat 

perdata maupun pidana, berdasarkan prinsip-prinsip adat 

istiadat Dayak yang diwariskan secara turun-temurun. 

Salah satu fungsi utama lembaga adat ini adalah menjaga dan 

melestarikan hutan adat sebagai bagian dari identitas dan 

sumber kehidupan masyarakat Dayak. Hutan tidak hanya 

dipandang sebagai sumber daya ekonomi, tetapi juga sebagai 

entitas spiritual yang dilindungi melalui berbagai aturan 

adat. Misalnya, terdapat larangan membuka lahan secara 

sembarangan, merusak sumber air, atau menebang pohon 



 53  Buku Ajar 

tertentu tanpa izin kepala adat. Pelanggaran terhadap hukum 

adat ini dapat dikenakan sanksi sosial maupun ritual yang 

bertujuan memulihkan keseimbangan alam dan masyarakat. 

Mekanisme seperti ini menunjukkan bahwa hukum adat 

Dayak bersifat ekologis dan berorientasi pada keberlanjutan. 

 

B. Wewenang dan Fungsi Pemuka Adat 

 

Pemuka adat memiliki posisi yang sangat strategis dalam sistem 

hukum adat di Indonesia. Keberadaannya merupakan representasi dari 

otoritas sosial, budaya, dan hukum yang dilembagakan secara informal 

dalam masyarakat hukum adat. Wewenang dan fungsi pemuka adat 

bukan hanya terbatas pada pelaksanaan upacara adat, melainkan 

mencakup aspek yudikatif, legislatif, dan eksekutif dalam skala 

komunitas lokal (Herlius, 2022). Peran ini menjadi sangat penting di 

tengah tantangan modernisasi, pengakuan negara, serta pengaruh 

eksternal terhadap budaya lokal. Wewenang pemuka adat bersifat 

sosiologis dan kultural, bukan legal formal. Artinya, pemuka adat tidak 

diberi kewenangan melalui peraturan perundang-undangan negara 

(kecuali diakui melalui perda atau regulasi tertentu), melainkan melalui 

legitimasi tradisional yang diperoleh berdasarkan: 

1. Garis keturunan (hereditas). 

2. Musyawarah atau konsensus komunitas adat. 

3. Kharisma pribadi dan pengalaman dalam kehidupan adat. 

Sistem kepemimpinan tradisional bersifat charismatic 

traditional authority, yang melekat pada individu karena latar belakang 

budaya dan sosial yang disepakati bersama dalam komunitas adat. 

 

1. Wewenang Pemuka Adat 

a. Wewenang Yudikatif (Penyelesaian Sengketa) 

Pemuka adat memiliki kewenangan untuk menyelesaikan konflik 

dalam masyarakat hukum adat melalui mekanisme musyawarah, 

mediasi, dan penjatuhan sanksi adat. Fungsi ini meliputi: 

1) Menyelesaikan sengketa tanah ulayat. 

2) Menengahi pertikaian keluarga atau antarwarga. 

3) Memberi keputusan dalam pelanggaran norma adat seperti 

perselingkuhan, pencemaran nama baik, dan perusakan 

hutan adat. 



54  Hukum Adat  

Sanksi yang dijatuhkan dapat berupa denda (uang, beras, hewan), 

pengucilan sosial, atau ritual pemulihan. Karena nilai-nilai 

keadilan adat sangat mengedepankan keseimbangan dan 

keharmonisan, sanksi bersifat edukatif, bukan represif. 

b. Wewenang Eksekutif (Pelaksanaan Adat dan Pengelolaan 

Sumber Daya) 

Pemuka adat bertanggung jawab dalam: 

1) Memimpin upacara adat, seperti ritual panen, pernikahan, 

kematian, dan pembersihan desa. 

2) Mengatur tata guna lahan dan sumber daya alam seperti 

hutan, air, dan tanah. 

3) Menetapkan waktu dan cara bercocok tanam berdasarkan 

pengetahuan lokal. 

Khusus dalam masyarakat adat Dayak dan Papua, pemuka adat 

berperan penting dalam menjaga kawasan hutan adat dari 

eksploitasi ilegal, juga menjadi penjaga batas wilayah adat dan 

pengatur relasi dengan pihak luar, seperti perusahaan atau 

pemerintah. 

c. Wewenang Legislatif (Penetapan Norma) 

Pemuka adat bersama lembaga adat berwenang untuk: 

1) Menyusun dan memperbarui aturan adat yang disesuaikan 

dengan perkembangan zaman. 

2) Menentukan tata cara pewarisan, perkawinan, hak ulayat, 

dan pengasuhan anak. 

3) Merumuskan perjanjian adat dengan pihak luar seperti 

investor atau pemerintah desa. 

Pada banyak kasus, aturan adat bahkan memiliki daya ikat lebih 

kuat daripada hukum formal karena lebih dekat dan dikenal 

masyarakat. Oleh karena itu, pemuka adat menjadi aktor utama 

dalam pengembangan dan pelestarian hukum adat. 

 

2. Fungsi Pemuka Adat 

a. Fungsi Sosial dan Budaya 

Pemuka adat berperan sentral dalam menjaga kesinambungan 

tatanan sosial dan budaya dalam masyarakat tradisional, 

berfungsi sebagai penjaga nilai-nilai luhur yang diwariskan 

secara turun-temurun, seperti norma kesopanan, tata krama, dan 

etika pergaulan sosial. Dalam komunitas adat, pemuka adat 



 55  Buku Ajar 

bukan sekadar tokoh simbolik, melainkan menjadi figur rujukan 

utama dalam menentukan benar dan salah menurut adat. 

Kehadirannya menumbuhkan rasa hormat dan kepatuhan 

masyarakat terhadap aturan yang berlaku, sekaligus memperkuat 

solidaritas sosial dalam komunitas (Sulistyaningsih, 2021). 

Di masyarakat Baduy, peran ini diwujudkan oleh tokoh bernama 

Pu’un, yang memegang kekuasaan tertinggi secara spiritual dan 

sosial. Pu’un tidak hanya memimpin upacara adat dan ritual 

keagamaan, tetapi juga menjadi pemutus konflik internal serta 

pengarah moral kehidupan masyarakat Baduy Dalam. Segala 

keputusan penting, seperti pembangunan rumah, pertanian, 

hingga migrasi penduduk, harus mendapat restu dari Pu’un. 

Fungsi ini mencerminkan posisi pemuka adat sebagai pengawal 

keharmonisan antara manusia, alam, dan leluhur dalam sistem 

kepercayaan Baduy. 

b. Fungsi Politik Lokal 

Pemuka adat tidak hanya berperan budaya dan sosial, tetapi juga 

memiliki pengaruh signifikan dalam ranah politik lokal. 

Keberadaannya diakui secara formal melalui Undang-Undang 

Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa, yang memberikan legitimasi 

terhadap desa adat dan lembaga adat sebagai bagian dari struktur 

pemerintahan desa. Hal ini memberikan ruang bagi pemuka adat 

untuk terlibat langsung dalam pengambilan keputusan politik di 

tingkat lokal, menjadi mitra strategis pemerintah dalam 

merumuskan dan mengimplementasikan kebijakan yang berakar 

pada nilai-nilai lokal dan kearifan tradisional. 

Di Bali, misalnya, bendesa adat memiliki posisi penting dalam 

sistem dualitas pemerintahan desa, yakni desa adat dan desa 

dinas. Bendesa adat bertanggung jawab dalam urusan sosial-

religius dan adat-istiadat masyarakat Hindu Bali. Namun lebih 

dari itu, ia juga sering berperan aktif dalam menentukan arah 

kebijakan pembangunan, seperti pengelolaan sumber daya lokal, 

pelestarian lingkungan, hingga penyusunan rencana 

pembangunan berbasis budaya. Dalam beberapa kasus, bendesa 

adat bahkan dilibatkan dalam seleksi dan penentuan calon kepala 

desa dinas, mencerminkan pengaruh politik lokal yang kuat dari 

institusi adat. 

 



56  Hukum Adat  

c. Fungsi Ekonomi dan Lingkungan 

Pemuka adat berperan penting dalam pengelolaan sumber daya 

alam di wilayah adat, tidak hanya sebagai tokoh simbolis, tetapi 

juga sebagai pengambil keputusan utama dalam aspek ekonomi 

dan lingkungan. Salah satu fungsi utama adalah menjaga 

kelestarian hutan dan kawasan sakral yang memiliki nilai 

spiritual dan ekologis tinggi. Sebagai penjaga kearifan lokal, 

pemuka adat menetapkan aturan adat yang ketat terkait 

perlindungan kawasan hutan, termasuk larangan penebangan 

pohon sembarangan dan pembatasan akses terhadap wilayah 

tertentu yang dianggap suci atau memiliki nilai ekologis tinggi 

(Siscawati, 2020). 

Pemuka adat juga memiliki kewenangan untuk menentukan 

kebijakan lokal terkait aktivitas ekonomi seperti pembukaan 

lahan pertanian, perladangan, atau larangan berburu di musim 

tertentu. Keputusan ini tidak hanya mempertimbangkan aspek 

ekonomi, tetapi juga keberlanjutan sumber daya bagi generasi 

mendatang. Dalam konteks tanah ulayat, pemuka adat berperan 

sebagai pelindung dari eksploitasi investor atau perusahaan yang 

tidak menghormati aturan dan kesepakatan adat. Memastikan 

bahwa setiap aktivitas ekonomi yang dilakukan di wilayah adat 

berjalan sesuai dengan prinsip-prinsip adat yang menjamin 

keadilan sosial dan keseimbangan ekologis. 

 

C. Mekanisme Penyelesaian Sengketa Adat oleh Pemuka Adat 

 

Penyelesaian sengketa dalam masyarakat adat merupakan bagian 

integral dari sistem hukum adat di Indonesia. Pemuka adat sebagai 

representasi kekuasaan hukum non-negara berperan sentral dalam 

menjaga ketertiban sosial, menghindari konflik berkepanjangan, dan 

memulihkan keharmonisan masyarakat. Berbeda dengan pendekatan 

hukum positif yang mengutamakan legal-formal dan sanksi punitif, 

mekanisme penyelesaian sengketa adat lebih bersifat restoratif, kolektif, 

dan kontekstual. Pemuka adat, dengan legitimasi budaya dan 

kewenangan sosial, menggunakan metode berbasis musyawarah, 

mediasi, dan rekonsiliasi untuk menyelesaikan konflik yang muncul 

dalam komunitas. Fungsi ini semakin mendapat pengakuan formal, 

terutama setelah terbitnya UU No. 6 Tahun 2014 tentang Desa, yang 



 57  Buku Ajar 

membuka ruang bagi keberadaan dan peran lembaga adat dalam 

penyelesaian sengketa di tingkat lokal. Pemuka adat seperti Pu’un dalam 

masyarakat Baduy atau Ninik Mamak dalam budaya Minangkabau 

berperanan yang tidak bisa digantikan oleh lembaga formal, karena 

memahami konteks sosial dan spiritual masyarakat adat secara holistik. 

Penyelesaian sengketa adat memiliki mekanisme berikut: 

 

1. Pengaduan Awal dan Identifikasi Masalah 

Proses penyelesaian sengketa dalam masyarakat hukum adat 

dimulai dari tahap pengaduan awal yang diajukan oleh pihak yang 

merasa dirugikan. Biasanya, laporan disampaikan secara langsung 

kepada pemuka adat atau melalui tokoh masyarakat yang dihormati, 

seperti tetua kampung atau kepala suku. Proses ini bersifat informal 

namun sangat dihormati, karena mencerminkan kepercayaan terhadap 

sistem adat yang telah berlangsung turun-temurun. Pengaduan ini tidak 

memerlukan dokumen tertulis atau prosedur administratif yang kaku, 

melainkan cukup dengan pernyataan lisan dan kehadiran pelapor di 

hadapan pemuka adat (Lubis et al., 2025). 

Pemuka adat atau lembaga adat segera melakukan identifikasi 

masalah. Tahap ini penting untuk memastikan bahwa persoalan yang 

diajukan memang berada dalam ranah hukum adat dan bukan yurisdiksi 

negara. Identifikasi dilakukan melalui tanya jawab awal kepada pihak 

yang mengadu, disertai pengumpulan keterangan pendahuluan dari saksi 

atau anggota komunitas yang mengetahui peristiwa tersebut. Dalam 

beberapa komunitas, identifikasi juga melibatkan musyawarah awal 

antar pemangku adat sebelum memutuskan apakah masalah tersebut 

dapat ditangani oleh lembaga adat. 

Jenis-jenis sengketa yang umum ditangani oleh lembaga adat 

meliputi pelanggaran norma adat seperti zina, pencurian, perkelahian, 

hingga tindakan-tindakan yang dianggap mencederai harmoni sosial 

komunitas. Dalam kasus seperti ini, penanganannya berfokus pada 

pemulihan hubungan sosial dan bukan semata-mata pemberian sanksi. 

Pelanggaran semacam ini dinilai mencoreng martabat komunitas dan 

harus segera ditindak agar tidak memicu perpecahan sosial yang lebih 

luas. 

Sengketa tanah ulayat merupakan kategori yang paling krusial 

dalam konteks masyarakat adat. Sengketa ini biasanya muncul akibat 

tumpang tindih klaim antar keluarga atau marga, ataupun konflik dengan 



58  Hukum Adat  

pihak luar seperti investor. Karena tanah ulayat dianggap sebagai 

warisan leluhur dan simbol identitas komunal, sengketa semacam ini 

ditangani dengan sangat hati-hati. Pemuka adat akan menggali riwayat 

tanah tersebut, mendengar kesaksian dari berbagai pihak, serta mengacu 

pada ketentuan adat setempat dalam menyelesaikannya. 

Konflik rumah tangga dan perselisihan antar keluarga atau suku 

juga termasuk kategori yang sering masuk ke dalam forum adat. 

Biasanya, pemuka adat akan mengadakan pertemuan musyawarah yang 

dihadiri oleh pihak-pihak terkait, saksi, serta tokoh masyarakat untuk 

mencari solusi yang damai. Tujuan utama dari tahap pengaduan awal dan 

identifikasi masalah ini adalah menjaga kohesi sosial masyarakat adat, 

serta memastikan bahwa konflik tidak berlarut-larut atau berkembang 

menjadi kekerasan terbuka. Pendekatan ini mencerminkan filosofi utama 

hukum adat: penyelesaian sengketa berbasis musyawarah, keadilan 

restoratif, dan pemulihan harmoni komunal. 

 

2. Pengumpulan Informasi dan Mediasi Awal 

Tahap kedua dalam penyelesaian sengketa adat adalah 

pengumpulan informasi dan mediasi awal, yang menjadi langkah kunci 

dalam menggali kebenaran serta membangun dasar untuk mencapai 

perdamaian. Setelah menerima pengaduan awal dan mengidentifikasi 

pokok masalah, pemuka adat melanjutkan proses dengan mengundang 

kedua belah pihak yang bersengketa untuk memberikan keterangan 

secara langsung. Tidak hanya pihak utama, saksi-saksi yang relevan, 

seperti tetangga, keluarga, atau tokoh masyarakat yang mengetahui 

kejadian, turut dipanggil untuk dimintai penjelasan. 

Proses pengumpulan informasi ini dilakukan secara lisan dan 

penuh nuansa kultural. Dalam masyarakat adat, penyampaian informasi 

dilakukan dengan cara yang santun, penuh simbolisme, dan tidak 

konfrontatif. Meskipun tidak terdokumentasi secara tertulis seperti 

dalam sistem hukum negara, keterangan yang diberikan di hadapan 

pemuka adat dianggap sakral dan mengikat secara moral. Kejujuran dan 

kehormatan adalah nilai utama yang dijunjung tinggi dalam proses ini. 

Bahkan dalam beberapa komunitas, pelaku kebohongan akan terkena 

sanksi sosial atau spiritual. 

Pemuka adat akan mengundang kedua pihak untuk menghadiri 

mediasi awal. Mediasi ini bersifat informal dan dilangsungkan di tempat-

tempat yang dianggap netral dan sakral, seperti rumah pemuka adat atau 



 59  Buku Ajar 

balai adat. Pemuka adat akan memfasilitasi dialog secara tenang, adil, 

dan penuh kearifan, dengan tujuan utama mendamaikan kedua pihak 

tanpa mempermalukan salah satu. Dalam masyarakat adat, 

keharmonisan sosial lebih penting daripada menentukan siapa yang 

benar atau salah secara mutlak. 

Apabila mediasi awal berhasil, maka proses sengketa dianggap 

selesai. Hasil dari kesepakatan tersebut kemudian dituangkan dalam 

bentuk pernyataan perdamaian yang disebut sebagai kesepakatan adat 

atau dalam beberapa daerah dikenal sebagai surat perdamaian adat. 

Meskipun tidak memiliki kekuatan hukum formal seperti putusan 

pengadilan, dokumen ini sangat dihormati dan ditaati oleh masyarakat 

karena merupakan hasil kesepakatan kolektif di bawah nilai adat. 

Jika mediasi awal belum mencapai kata sepakat, maka proses 

akan berlanjut ke tahap musyawarah adat yang lebih luas. Tahap ini 

melibatkan lembaga adat dan komunitas yang lebih besar. Akan tetapi, 

sebagian besar kasus dalam masyarakat adat umumnya bisa diselesaikan 

pada tahap mediasi awal ini karena pendekatannya yang manusiawi, 

restoratif, dan penuh penghormatan terhadap kehendak bersama. Proses 

ini mencerminkan pentingnya kearifan lokal dalam menjaga keadilan 

dan ketertiban sosial di luar sistem hukum negara. 

 

3. Sidang Adat (Musyawarah Adat Resmi) 

Jika mediasi awal gagal, maka diadakan musyawarah adat resmi 

yang dipimpin pemuka adat dan dihadiri: 

a. Pihak yang bersengketa. 

b. Tokoh masyarakat atau tetua adat. 

c. Saksi dan anggota masyarakat. 

d. Perwakilan lembaga adat. 

Sidang adat atau musyawarah adat resmi merupakan tahap 

lanjutan dalam mekanisme penyelesaian sengketa adat ketika mediasi 

awal tidak mencapai kesepakatan. Sidang ini bersifat lebih formal dalam 

konteks budaya adat dan melibatkan unsur kelembagaan adat yang lebih 

luas, seperti tokoh adat senior, sesepuh kampung, dan pemangku adat 

dari berbagai klan atau marga. Tujuan utama dari sidang adat bukan 

sekadar menyelesaikan sengketa, melainkan memulihkan keharmonisan 

sosial dengan tetap menjunjung tinggi nilai-nilai adat dan spiritualitas 

yang diyakini oleh masyarakat. 



60  Hukum Adat  

Pada pelaksanaan sidang adat, proses deliberasi atau 

musyawarah dilakukan dengan pendekatan mufakat. Tidak ada sistem 

voting seperti dalam forum formal kenegaraan, melainkan pencarian 

kesepahaman bersama yang sejalan dengan norma dan kebenaran adat. 

Pemuka adat bertindak sebagai pemimpin sidang yang mengarahkan 

jalannya diskusi, menetapkan urutan bicara, serta memastikan bahwa 

semua pihak didengar dengan adil. Sering kali, pertimbangan moral dan 

nilai-nilai leluhur menjadi dasar utama dalam pengambilan keputusan, 

bukan bukti tertulis atau logika hukum formal. 

Sebelum sidang dimulai, biasanya dilakukan ritual adat, seperti 

pemanggilan roh leluhur, penyalaan dupa, atau persembahan kepada roh 

penjaga kampung. Tujuannya adalah untuk memohon petunjuk dan restu 

agar keputusan yang dihasilkan dapat diterima oleh alam dan leluhur, 

sekaligus membawa kedamaian bagi seluruh komunitas. Dengan 

demikian, sidang adat tidak hanya menjadi forum hukum, tetapi juga 

upacara sakral yang menyatukan unsur sosial, spiritual, dan ekologis. 

Proses musyawarah berlangsung dalam suasana yang penuh 

penghormatan, dengan bahasa yang halus dan penuh makna simbolis. 

Masing-masing pihak diberi kesempatan untuk menyampaikan 

pandangannya secara terbuka, namun tetap dalam batas kesopanan adat. 

Tokoh adat senior atau “penyimbang” biasanya memberikan nasihat 

berdasarkan pengalaman hidup dan kebijaksanaan warisan leluhur. 

Keputusan akhir akan dirumuskan setelah mencapai konsensus, dan 

biasanya dituangkan dalam bentuk keputusan adat yang disampaikan 

secara lisan dan didukung oleh saksi-saksi adat. 

Keputusan sidang adat bersifat mengikat secara moral dan sosial. 

Meskipun tidak dicatat secara hukum negara, masyarakat adat 

mematuhinya sebagai bagian dari tanggung jawab bersama untuk 

menjaga ketertiban dan keseimbangan kehidupan. Pelanggaran terhadap 

keputusan adat dapat dikenai sanksi sosial, seperti pengucilan, denda 

adat, atau kewajiban melakukan ritual pemulihan. Sidang adat, dengan 

demikian, mencerminkan mekanisme keadilan restoratif khas 

masyarakat adat yang menghargai musyawarah, kebersamaan, dan 

kearifan lokal. 

 

4. Putusan Adat 

Putusan adat merupakan puncak dari rangkaian proses 

penyelesaian sengketa adat. Keputusan ini diambil setelah melalui 



 61  Buku Ajar 

musyawarah panjang yang melibatkan pemuka adat, tokoh masyarakat, 

dan pihak-pihak terkait. Meskipun prinsip dasar pengambilan keputusan 

dilakukan secara kolektif atau berdasarkan mufakat, pemuka adat tetap 

memiliki kewenangan akhir sebagai penentu sahih keputusan tersebut. 

Peran ini tidak hanya karena kedudukan sosialnya, tetapi juga karena 

kepercayaan masyarakat terhadap kebijaksanaan dan spiritualitas 

pemimpin adat. 

Keputusan adat yang dihasilkan memiliki bentuk dan implikasi 

yang beragam, tergantung pada jenis sengketa dan norma yang berlaku 

dalam komunitas adat tersebut. Salah satu bentuk putusan adalah 

pengembalian hak, misalnya tanah ulayat atau barang milik yang diambil 

tanpa izin. Dalam kasus pelanggaran norma sosial, sanksi dapat berupa 

denda adat seperti pemberian uang, hewan ternak, atau hasil panen 

seperti padi. Denda ini tidak hanya sebagai hukuman, tetapi juga sebagai 

simbol pemulihan hubungan sosial dan keseimbangan moral yang 

terganggu akibat sengketa. 

Putusan adat juga dapat mencakup aspek spiritual dan sosial 

seperti kewajiban melakukan upacara adat pemulihan (ritual penyucian) 

dan permintaan maaf secara terbuka kepada pihak yang dirugikan. 

Dalam kasus tertentu, pemulihan nama baik keluarga juga menjadi 

bagian penting dari keputusan, terutama bila sengketa menyangkut 

tuduhan yang mencemarkan reputasi seseorang. Tindakan ini menjadi 

cara untuk meredam ketegangan dan mencegah permusuhan 

berkepanjangan antar keluarga atau kelompok adat. 

Putusan adat juga mengenal sanksi moral yang sangat kuat, 

seperti pengucilan sosial atau larangan berpartisipasi dalam kegiatan 

adat. Hukuman ini seringkali lebih berat daripada sanksi materiil karena 

menyangkut identitas dan keberadaan individu dalam komunitas adat. 

Orang yang dikucilkan akan kehilangan akses terhadap dukungan sosial, 

spiritual, bahkan ekonomi dari komunitasnya. Oleh karena itu, putusan 

semacam ini hanya dijatuhkan jika pelanggaran dianggap serius dan 

mengganggu tatanan adat secara menyeluruh. 

Keputusan yang telah diambil oleh sidang adat bersifat final dan 

mengikat secara sosial. Masyarakat adat memandang putusan ini sebagai 

hasil musyawarah yang disertai restu leluhur dan didasarkan pada 

keadilan adat. Jika salah satu pihak tidak menerima putusan, bisa 

mengajukan kembali perkara ke lembaga adat tingkat lebih tinggi jika 

struktur kelembagaan tersebut ada namun hal ini jarang terjadi karena 



62  Hukum Adat  

tekanan sosial dan nilai kolektif mendorong penyelesaian damai dan 

penerimaan bersama.  

 

5. Pelaksanaan dan Pengawasan 

Pelaksanaan putusan adat merupakan tahap akhir dari mekanisme 

penyelesaian sengketa adat yang memiliki kedudukan penting dalam 

menjamin tegaknya keadilan komunitas. Setelah putusan dijatuhkan, 

pemuka adat bertanggung jawab mengawasi pelaksanaan keputusan 

tersebut secara langsung. Pengawasan ini tidak bersifat individual, 

melainkan kolektif, melibatkan tokoh masyarakat, keluarga pihak yang 

bersengketa, dan warga komunitas adat secara luas. Keterlibatan 

komunitas dalam pengawasan menjadikan pelaksanaan putusan adat 

bersifat sosial dan terbuka, serta memperkuat legitimasi adat dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Pemuka adat tidak hanya memastikan putusan dijalankan sesuai 

ketentuan, tetapi juga berperan sebagai mediator jika dalam 

pelaksanaannya muncul hambatan atau keberatan. Dalam masyarakat 

adat, pelaksanaan keputusan tidak hanya menyangkut materi, tetapi juga 

menyangkut pemulihan relasi sosial dan keharmonisan komunitas. 

Misalnya, dalam kasus pengucilan adat, pemuka adat memantau apakah 

individu yang dikenai sanksi benar-benar menjalani masa pengucilan, 

serta memfasilitasi proses reintegrasi sosial setelah masa sanksi berakhir. 

Hal ini menunjukkan bahwa pelaksanaan putusan adat bersifat dinamis 

dan kontekstual. 

Pelanggaran terhadap keputusan adat dipandang sangat serius, 

karena dianggap mengganggu tatanan kosmis dan sosial. Seseorang yang 

tidak melaksanakan putusan adat bisa dikenai sanksi tambahan, seperti 

denda ganda, ritual adat pemulihan, hingga pengucilan. Dalam banyak 

masyarakat adat, ketidaktaatan terhadap keputusan adat juga bisa 

berdampak pada relasi sosial yang lebih luas, seperti penolakan terhadap 

pelaku dalam acara adat, pernikahan, atau kegiatan kolektif lainnya. Ini 

mencerminkan bagaimana tatanan adat menjaga kohesi komunitas 

melalui sistem pengawasan dan sanksi sosial yang kuat. 

Untuk memperkuat pelaksanaan, pemuka adat kerap 

memanfaatkan simbolisme dan spiritualitas dalam bentuk ritual adat. 

Misalnya, dalam masyarakat Bali dan Dayak, pelaksanaan keputusan 

disertai dengan upacara atau ritual pembersihan sebagai tanda penebusan 

dan penyucian pelanggaran. Upacara ini bersifat wajib dan sakral, karena 



 63  Buku Ajar 

dipercaya dapat memulihkan keseimbangan antara manusia dan alam, 

serta antara manusia dengan leluhur. Ritual ini juga memperlihatkan 

bagaimana adat mengintegrasikan aspek hukum, moral, dan spiritual 

secara menyeluruh. 

 

D. Latihan Soal Bab IV 

 

Latihan soal dalam Bab IV bertujuan untuk mengukur 

pemahaman kedudukan dan peran pemuka adat dalam sistem hukum 

adat Indonesia. Materi ini mencakup aspek historis, sosial, dan yuridis 

terkait otoritas, fungsi, serta dinamika pemimpin adat di berbagai 

komunitas tradisional. Melalui latihan soal esai ini, pembaca diharapkan 

mampu menganalisis kasus konkret serta mengevaluasi posisi pemuka 

adat dalam konteks perubahan sosial dan interaksi dengan hukum negara.  

1. Jelaskan perbedaan antara kedudukan sosial dan kedudukan 

kelembagaan seorang pemuka adat dalam masyarakat adat! 

2. Jelaskan hubungan antara struktur sosial masyarakat adat dan posisi 

kepemimpinan pemuka adat. 

3. Analisis bagaimana pemuka adat dapat menjalankan peran sebagai 

penjaga norma, penengah konflik, dan pemimpin spiritual secara 

bersamaan. 

4. Jelaskan mekanisme penyelesaian sengketa yang dipimpin pemuka 

adat. 

5. Jelaskan bagaimana pemuka adat turut menjaga nilai-nilai budaya 

lokal dalam konteks hukum adat, dan hubungkan dengan konsep 

pelestarian kearifan lokal. 

  



64  Hukum Adat  

  



 65  Buku Ajar 

BAB V 

HUKUM ADAT TENTANG 

TANAH 
 

 

Kemampuan Akhir yang Diharapkan 

Mampu memahami terkait dengan hak ulayat dan hak atas tanah dalam 

perspektif adat, memahami penguasaan dan penggunaan tanah secara 

adat, serta memahami konflik agraria dan peran hukum adat. Sehingga 

pembaca dapat mampu menganalisis peran hukum adat dalam 

menangani konflik agraria, serta menilai relevansinya dalam 

perlindungan hak-hak masyarakat adat atas tanah dan sumber daya 

alamnya. 

Materi Pembelajaran 

• Hak Ulayat dan Hak Atas Tanah dalam Perspektif Adat 

• Penguasaan dan Penggunaan Tanah secara Adat 

• Konflik Agraria dan Peran Hukum Adat 

• Latihan Soal Bab V 

 

 

A. Hak Ulayat dan Hak Atas Tanah dalam Perspektif Adat 

 

Tanah dalam perspektif masyarakat hukum adat tidak hanya 

bernilai ekonomi, tetapi juga memiliki dimensi kultural, spiritual, dan 

identitas kolektif. Dalam sistem hukum adat, konsep "hak ulayat" 

merupakan bentuk paling fundamental dalam penguasaan tanah. Hak ini 

mencerminkan hubungan komunal antara masyarakat adat dengan 

wilayah teritorialnya, bukan hanya sebagai tempat tinggal dan produksi, 

tetapi sebagai warisan leluhur yang sakral. Dalam konteks hukum 

nasional, eksistensi hak ulayat mendapat pengakuan konstitusional 

melalui Pasal 18B ayat (2) UUD 1945, serta dalam peraturan perundang-

undangan seperti Undang-Undang Pokok Agraria (UUPA) No. 5 Tahun 



66  Hukum Adat  

1960. Namun, praktik dan pengakuan terhadap hak ini menghadapi 

berbagai tantangan dalam ranah hukum positif, terutama terkait 

pertambangan, investasi perkebunan, dan pembangunan infrastruktur. 

Hak ulayat adalah hak kolektif masyarakat hukum adat atas 

wilayah tertentu yang mencakup tanah, air, hutan, dan sumber daya alam 

lain yang berada di dalamnya. Hak ini tidak dapat diperjualbelikan dan 

diwariskan secara individu karena dimiliki oleh komunitas adat sebagai 

entitas hukum tersendiri (Herlius, 2022). Menurut Adnyani (2021), hak 

ulayat merupakan “hak penguasaan tertinggi atas suatu wilayah oleh 

masyarakat adat berdasarkan hukum adat, yang pelaksanaannya diawasi 

oleh pemuka adat atau lembaga adat.” Dalam masyarakat Minangkabau, 

misalnya, hak ulayat dikenal sebagai tanah pusako tinggi yang dikuasai 

oleh kaum melalui struktur ninik mamak. Terdapat tiga unsur utama 

dalam hak ulayat: 

 

1. Hak Menguasai 

Hak menguasai dalam konteks masyarakat hukum adat 

merupakan konsep yang mencerminkan kedaulatan kolektif komunitas 

adat atas wilayah dan sumber daya yang dimiliki secara turun-temurun. 

Berbeda dengan konsep kepemilikan individual dalam sistem hukum 

negara, hak menguasai di masyarakat adat bersifat komunal. Artinya, 

tanah, hutan, sungai, dan sumber daya alam lainnya dianggap sebagai 

milik bersama yang dikelola berdasarkan nilai-nilai adat dan prinsip 

keberlanjutan. Komunitas adat, melalui lembaga adat atau pemuka adat, 

memiliki kewenangan penuh untuk mengatur siapa yang boleh 

memanfaatkan lahan dan untuk kepentingan apa. 

Pada pelaksanaannya, hak menguasai ini diwujudkan melalui 

aturan adat yang jelas mengenai pembagian lahan, rotasi penggunaan 

tanah, dan larangan tertentu. Misalnya, ada wilayah yang dikhususkan 

untuk pertanian, hutan larangan untuk menjaga kelestarian ekosistem, 

atau tanah adat yang hanya boleh digunakan oleh keturunan tertentu. 

Penggunaan tanah tanpa izin dari pemuka adat dianggap sebagai 

pelanggaran serius dan dapat dikenai sanksi, baik berupa denda, 

pengucilan, atau kewajiban untuk mengikuti upacara adat pemulihan. 

Hal ini menunjukkan bahwa penguasaan tanah bukan hanya bersifat 

hukum, tetapi juga sakral dan mengandung nilai spiritual. 

 

 



 67  Buku Ajar 

2. Hak Menggunakan 

Hak menggunakan dalam masyarakat hukum adat merujuk pada 

wewenang individu atau keluarga dalam komunitas adat untuk 

memanfaatkan tanah dan sumber daya alam yang berada dalam wilayah 

adat, sesuai dengan norma dan ketentuan adat yang berlaku. Hak ini 

bersifat terbatas dan bukan merupakan kepemilikan pribadi secara 

absolut, melainkan lebih kepada hak pakai berdasarkan keanggotaan 

komunitas dan kesepakatan sosial. Artinya, seseorang hanya dapat 

menggunakan lahan adat jika ia adalah bagian dari masyarakat tersebut 

dan penggunaannya mendapat persetujuan secara adat. 

Penggunaan lahan bisa beragam bentuknya, seperti untuk 

pertanian, permukiman, penggembalaan ternak, atau pengambilan hasil 

hutan bukan kayu. Namun, semua bentuk pemanfaatan itu harus 

dilakukan dengan tetap menjaga keberlanjutan lingkungan dan tidak 

merugikan anggota komunitas lainnya. Misalnya, seseorang yang 

membuka ladang baru harus memperhatikan larangan-larangan adat 

seperti tidak menebang pohon keramat atau tidak mencemari sungai. Hak 

menggunakan juga memiliki dimensi temporal penggunaan tanah bisa 

dibatasi oleh waktu atau musim tanam tertentu, dan harus dikembalikan 

kepada komunitas bila tidak lagi dimanfaatkan. 

 

3. Hak Melarang 

Hak melarang dalam masyarakat hukum adat merupakan bentuk 

otoritas kolektif yang dimiliki komunitas adat untuk menjaga integritas 

wilayah dan sumber daya yang dikelola secara turun-temurun. Hak ini 

memberikan wewenang kepada masyarakat adat untuk menolak atau 

menghalangi pihak luar baik individu, perusahaan, maupun negara yang 

ingin mengakses atau memanfaatkan tanah adat tanpa melalui proses 

persetujuan adat. Hak ini erat kaitannya dengan pengakuan terhadap 

kedaulatan adat atas wilayah ulayat dan menjadi bentuk perlindungan 

terhadap eksploitasi yang tidak sesuai dengan nilai-nilai lokal. 

Penerapan hak melarang biasanya dilakukan melalui berbagai 

mekanisme adat seperti pemberian tanda batas wilayah, pemasangan 

simbol-simbol larangan (misalnya tiang larangan atau kain merah), serta 

pelibatan pemuka adat dalam upaya pengawasan terhadap aktivitas luar. 

Jika pelanggaran terjadi, masyarakat adat dapat mengenakan sanksi adat 

atau menuntut ganti rugi berdasarkan kesepakatan komunitas. Dalam 

konteks konflik agraria, hak melarang menjadi alat pertahanan yang 



68  Hukum Adat  

penting bagi masyarakat adat dalam menghadapi penggusuran atau 

perampasan tanah oleh perusahaan sawit, tambang, maupun proyek 

infrastruktur. 

Hak melarang tidak berarti masyarakat adat menutup diri 

sepenuhnya dari pihak luar. Namun, setiap pihak yang ingin 

menggunakan tanah adat wajib menghormati mekanisme konsultasi dan 

perizinan berdasarkan adat istiadat setempat. Proses ini mencakup 

musyawarah adat, pemberian informasi yang lengkap, serta kesepakatan 

yang adil dan setara (free, prior and informed consent/FPIC). Tanpa 

melalui proses ini, aktivitas apa pun dianggap ilegal dalam pandangan 

masyarakat adat. 

Hak-hak ini dijaga melalui sanksi adat yang bisa berupa denda, 

pengucilan sosial, hingga ritual pembersihan moral bagi pelanggar. 

Undang-Undang No. 5 Tahun 1960 tentang Pokok Agraria 

(UUPA) mengakui hak ulayat melalui Pasal 3, yang berbunyi: 

“Pelaksanaan hak ulayat dan hak-hak serupa dari masyarakat-

masyarakat hukum adat, sepanjang menurut kenyataannya masih ada, 

harus sedemikian rupa, sehingga sesuai dengan kepentingan nasional dan 

negara yang berdasarkan atas persatuan bangsa, serta tidak boleh 

bertentangan dengan undang-undang dan peraturan yang lebih tinggi.” 

Namun, pengakuan tersebut bersifat bersyarat: 

a. Hak ulayat harus masih ada dalam kenyataan. 

b. Pelaksanaannya tidak boleh bertentangan dengan peraturan 

perundang-undangan. 

c. Harus selaras dengan kepentingan nasional. 

Kondisi ini menjadikan pengakuan hak ulayat bergantung pada 

interpretasi administratif, yang sering kali melemahkan posisi 

masyarakat adat dalam konflik pertanahan (Sulistyaningsih, 2021). 

 

B. Penguasaan dan Penggunaan Tanah secara Adat 

 

Tanah dalam perspektif hukum adat tidak semata dilihat sebagai 

objek ekonomi, tetapi sebagai bagian integral dari struktur sosial, 

spiritual, dan kultural masyarakat hukum adat. Dalam sistem adat, tanah 

dikuasai bukan oleh individu, melainkan oleh komunitas melalui 

hubungan warisan leluhur yang berakar kuat dalam nilai-nilai komunal. 

Oleh karena itu, penguasaan dan penggunaan tanah secara adat sangat 

bergantung pada norma, tradisi, dan kelembagaan lokal. Pengaturan ini 



 69  Buku Ajar 

tidak tercermin sepenuhnya dalam hukum positif, yang lebih 

menekankan legalitas formal dan kepemilikan individu. Ketimpangan 

antara dua sistem hukum ini sering menjadi sumber konflik agraria yang 

melibatkan masyarakat adat, negara, dan korporasi (Huda & Saifudin, 

2024). Penggunaan tanah secara adat berbeda antara satu komunitas 

dengan komunitas lainnya. Secara umum, penggunaan ini bisa 

diklasifikasikan dalam beberapa bentuk utama: 

 

1. Tanah Pertanian dan Ladang Berpindah 

Tanah pertanian dan ladang berpindah merupakan bagian integral 

dari sistem pengelolaan sumber daya alam masyarakat adat di 

Kalimantan dan Papua. Praktik ini dikenal luas dengan istilah 

perladangan berpindah atau shifting cultivation, dan menjadi sistem 

tradisional yang telah terbukti adaptif terhadap kondisi ekologi tropis. Di 

kalangan masyarakat Dayak, misalnya, sistem huma telah berlangsung 

selama berabad-abad dan melibatkan rotasi lahan sebagai bentuk 

pemulihan alami kesuburan tanah. Tanah yang telah ditanami selama 

beberapa tahun dibiarkan menjadi hutan sekunder sebelum digunakan 

kembali (Sari, 2020). 

Penggunaan ladang berpindah tidak dilakukan secara 

sembarangan, tetapi mengikuti aturan adat yang ketat. Hukum adat 

menentukan batasan waktu penggunaan satu bidang ladang, umumnya 

antara dua hingga tiga tahun, sebelum ditinggalkan agar pulih. Lama 

masa istirahat (fallow) pun diatur agar tanah tidak kehilangan 

kesuburannya. Selain itu, aturan adat juga mengatur jarak antar ladang, 

baik dalam satu komunitas maupun antar keluarga, guna menghindari 

konflik kepemilikan dan dampak ekologis seperti kebakaran lahan. 

Ketentuan ini menjadi mekanisme pencegahan konflik horizontal di 

tingkat lokal. 

Rotasi lahan dalam sistem ladang berpindah juga ditentukan 

berdasarkan observasi ekologis yang diwariskan secara turun-temurun. 

Pemuka adat atau tokoh-tokoh tua dalam komunitas biasanya menjadi 

penentu waktu berpindah lahan, dengan mempertimbangkan kesuburan 

tanah, ketersediaan air, dan keanekaragaman hayati. Praktik ini 

menunjukkan bahwa masyarakat adat tidak hanya menggunakan alam 

sebagai sumber penghidupan, tetapi juga memelihara dan mengelolanya 

secara berkelanjutan, jauh sebelum konsep "pembangunan 

berkelanjutan" dikenal secara akademis. 



70  Hukum Adat  

 

2. Tanah Pemukiman (Rumah Adat dan Pekarangan) 

Tanah pemukiman dalam masyarakat adat memiliki karakteristik 

khas yang mencerminkan prinsip kolektivitas dan kebersamaan. 

Meskipun setiap keluarga memiliki hak pakai atas lahan tempat tinggal, 

kepemilikan atas tanah tersebut tetap bersifat komunal, di bawah 

penguasaan masyarakat hukum adat. Rumah adat, pekarangan, dan 

bangunan penunjang lainnya tidak sepenuhnya menjadi milik pribadi 

dalam pengertian hukum negara, melainkan hak guna yang diberikan 

oleh komunitas kepada anggota berdasarkan ikatan kekerabatan dan 

keanggotaan adat. Sistem ini menjaga stabilitas sosial dan mencegah 

praktik spekulasi atau komersialisasi tanah yang merusak solidaritas 

sosial. 

Pemberian hak pakai atas tanah pemukiman biasanya ditentukan 

melalui musyawarah keluarga atau suku, dan pemuka adat memiliki 

peran penting dalam mengesahkan atau menolak permintaan tersebut. 

Misalnya, pembangunan rumah baru oleh keluarga muda yang sudah 

menikah harus mendapat persetujuan dari kepala suku atau tetua adat, 

agar tidak melanggar batas ruang yang telah ditentukan dalam tata ruang 

kampung adat. Tanah yang tidak digunakan secara sah dapat 

dikembalikan ke komunitas untuk dialokasikan kepada anggota lain 

yang lebih membutuhkan, sehingga tercipta pemerataan akses tanah 

dalam komunitas. 

Pekarangan rumah adat juga memiliki fungsi sosial dan budaya 

yang penting. Selain digunakan untuk kebutuhan rumah tangga seperti 

menanam sayur atau beternak, pekarangan kerap dijadikan ruang 

interaksi sosial antar keluarga dan lokasi pelaksanaan upacara adat. Oleh 

sebab itu, pengelolaannya tidak bisa dilakukan secara individualistik. 

Misalnya, membangun pagar tinggi yang menutup akses atau melakukan 

renovasi besar tanpa musyawarah dapat dianggap sebagai pelanggaran 

norma kolektif. 

 

3. Tanah Keramat dan Tanah Larangan 

Tanah keramat dan tanah larangan merupakan bagian penting 

dari sistem kepercayaan dan spiritualitas masyarakat adat di Indonesia. 

Tanah ini tidak hanya memiliki nilai ekologis, tetapi juga nilai sakral 

karena dipercaya sebagai tempat tinggal roh leluhur, lokasi ritual 

keagamaan, atau kawasan suci yang tidak boleh digunakan 



 71  Buku Ajar 

sembarangan. Dalam konteks ini, tanah keramat dan tanah larangan 

seringkali meliputi situs pemakaman leluhur, batu keramat, mata air, atau 

hutan larangan (hutan adat) yang dikeramatkan oleh komunitas. 

Keberadaan tanah semacam ini merepresentasikan hubungan erat antara 

manusia, alam, dan dunia spiritual yang dijaga secara turun-temurun 

melalui hukum adat. 

Penggunaan tanah keramat sangat dibatasi. Aktivitas seperti 

membangun rumah, menebang pohon, atau berburu di wilayah ini 

dilarang keras kecuali untuk keperluan adat yang telah ditentukan, 

seperti upacara penyucian atau penghormatan leluhur. Pelanggaran 

terhadap aturan ini dianggap sebagai tindakan tidak hormat terhadap 

leluhur dan roh penjaga alam, yang diyakini akan mendatangkan 

malapetaka bagi individu atau komunitas. Oleh sebab itu, aturan 

mengenai tanah keramat bukan sekadar norma sosial, melainkan juga 

memiliki dimensi spiritual yang mendalam. Hukum adat menjadi 

instrumen utama yang mengatur dan melindungi kawasan ini dari 

eksploitasi. 

Salah satu contoh nyata dapat ditemukan pada masyarakat adat 

di Bali, di mana tanah pura atau tempat pemujaan dianggap keramat dan 

dikelola oleh pemuka adat dan pemangku pura. Di Kalimantan, 

masyarakat Dayak memiliki hutan larangan yang dijaga oleh hukum adat 

dan tidak boleh diganggu, karena dipercaya sebagai tempat tinggal roh 

nenek moyang atau roh penjaga hutan. Fungsi ekologis dari tanah 

larangan ini juga signifikan, karena secara tidak langsung menjadi 

kawasan konservasi tradisional yang mampu menjaga keanekaragaman 

hayati dan keseimbangan ekosistem lokal. 

 

4. Tanah Produktif untuk Usaha Bersama 

Tanah produktif untuk usaha bersama merupakan salah satu 

bentuk pengelolaan sumber daya agraria dalam masyarakat adat yang 

mencerminkan nilai kolektivitas dan solidaritas komunitas. Di berbagai 

wilayah seperti Bali, Tana Toraja, hingga sebagian Kalimantan dan 

Sumatera, terdapat lahan-lahan yang tidak dimiliki secara individual 

melainkan secara komunal oleh kelompok adat atau sub-kelompok 

seperti banjar, marga, atau suku. Tanah ini biasanya digunakan untuk 

kegiatan ekonomi produktif seperti pertanian, perkebunan, atau 

pemanfaatan hutan non-kayu seperti rotan dan damar. Tujuannya tidak 



72  Hukum Adat  

hanya untuk pemenuhan kebutuhan hidup sehari-hari, tetapi juga sebagai 

sumber dana adat dan pengikat kohesi sosial dalam komunitas. 

Pada sistem ini, pengelolaan lahan dilakukan secara bergilir atau 

kolektif oleh anggota masyarakat adat yang tergabung dalam satu sistem 

kekerabatan atau desa adat. Misalnya, di Bali, tanah sawah atau kebun 

yang dikelola secara adat diatur oleh krama desa dan hasilnya digunakan 

untuk mendukung upacara adat atau pembangunan fasilitas umum desa 

adat. Sementara di Tana Toraja, kebun kopi milik bersama dikelola 

berdasarkan kesepakatan adat, dan keuntungan dibagi sesuai kontribusi 

tenaga atau modal kerja. Pembagian hasil ini tidak selalu berbasis 

hitungan ekonomi modern, melainkan lebih kepada asas keadilan 

komunal yang telah disepakati. 

Aturan adat juga mengatur siapa saja yang berhak bekerja di 

tanah tersebut dan bagaimana sistem pembagian hasil dilakukan. 

Biasanya, ada pembagian berdasarkan sistem "bagi hasil", atau hasil 

panen dikumpulkan terlebih dahulu untuk kemudian dibagi sesuai 

kesepakatan. Hasilnya bisa digunakan untuk keperluan bersama seperti 

membiayai upacara adat, pendidikan anak-anak di komunitas, perawatan 

fasilitas umum, atau simpanan darurat komunitas. Dengan demikian, 

tanah produktif ini tidak hanya berfungsi sebagai lahan ekonomi, tetapi 

juga sebagai sarana menjaga keberlanjutan budaya dan struktur sosial. 

 

C. Konflik Agraria dan Peran Hukum Adat 

 

Konflik agraria merupakan salah satu persoalan mendasar dalam 

pembangunan Indonesia yang bersifat struktural dan multidimensional. 

Persoalan ini tidak hanya berkaitan dengan persoalan pemilikan tanah, 

tetapi juga menyangkut legitimasi atas penguasaan, penggunaan, dan 

pemanfaatan tanah. Di balik konflik-konflik tersebut, terdapat dinamika 

yang sangat kompleks antara hukum nasional, kepentingan investasi, dan 

hukum adat sebagai sistem normatif lokal yang telah berlangsung turun-

temurun. Menurut Konsorsium Pembaruan Agraria (KPA), setiap tahun 

ratusan konflik agraria terjadi di Indonesia, dan sebagian besar 

melibatkan masyarakat adat. Di sinilah pentingnya memahami peran 

hukum adat, baik sebagai sistem resolusi konflik, alat advokasi hak 

ulayat, maupun sebagai fondasi dalam reformasi agraria yang lebih 

berkeadilan sosial (KPA, 2021). 



 73  Buku Ajar 

Pada sistem hukum nasional, negara menjadi pemegang otoritas 

tertinggi atas tanah berdasarkan pasal 33 UUD 1945 dan UU Pokok 

Agraria No. 5 Tahun 1960. Namun, dalam praktiknya, hak masyarakat 

adat seringkali terabaikan karena tidak tercatat secara administratif atau 

tidak diakui secara eksplisit dalam sistem hukum formal (Lindsey & 

Butt, 2018). Kasus-kasus seperti konflik di Papua (antara perusahaan 

sawit dan suku Malind), konflik hutan adat di Kalimantan Tengah, 

hingga pertikaian agraria di Sumba memperlihatkan pola umum bahwa 

masyarakat adat kehilangan ruang hidup akibat klaim negara dan 

kepentingan investasi. Meskipun bukan bagian dari sistem hukum 

negara, hukum adat berperan penting dalam menyelesaikan konflik tanah 

di tingkat lokal: 

 

1. Sebagai Sistem Resolusi Sengketa 

Sistem resolusi sengketa dalam masyarakat adat berperan yang 

sangat penting, khususnya dalam penyelesaian konflik agraria yang 

sering terjadi akibat tumpang tindih klaim hak atas tanah, perubahan 

struktur sosial, atau masuknya kepentingan pihak luar. Dalam berbagai 

komunitas adat di Indonesia, mekanisme penyelesaian sengketa lebih 

mengedepankan musyawarah, mufakat, dan nilai-nilai kearifan lokal. 

Proses ini tidak hanya menyelesaikan sengketa secara substantif, tetapi 

juga menjaga keharmonisan sosial dan kesinambungan hubungan antar 

keluarga atau kelompok dalam komunitas. Lembaga-lembaga adat 

seperti ninik mamak di Minangkabau, ketua kampung di Kalimantan, 

atau raja adat di Maluku menjadi institusi utama dalam proses ini 

(Herlius, 2022). 

Penyelesaian sengketa oleh lembaga adat biasanya dimulai 

dengan pengaduan lisan yang diajukan kepada pemuka adat. Setelah itu 

dilakukan pengumpulan informasi melalui musyawarah dengan pihak-

pihak yang bersengketa serta tokoh masyarakat lainnya. Proses ini sangat 

berbeda dengan sistem hukum formal yang birokratis dan berbasis 

pembuktian hukum tertulis. Dalam mekanisme adat, nilai-nilai keadilan 

lebih bersifat kontekstual dan berbasis keseimbangan sosial. Pemuka 

adat tidak hanya bertindak sebagai hakim, tetapi juga sebagai mediator 

yang berupaya memperbaiki hubungan antara pihak yang bersengketa. 

Keunggulan sistem ini terletak pada efisiensinya dalam hal waktu 

dan biaya. Prosesnya tidak memerlukan biaya administrasi atau jasa 

hukum seperti di pengadilan formal. Selain itu, keputusan yang diambil 



74  Hukum Adat  

oleh lembaga adat lebih mudah diterima oleh masyarakat karena 

dianggap mewakili nilai-nilai dan norma yang dianut secara turun-

temurun. Mekanisme penyelesaian sengketa adat memiliki tingkat 

efektivitas tinggi karena berbasis pada rasa hormat terhadap otoritas adat 

dan mekanisme kekeluargaan. 

 

2. Sebagai Basis Legitimasi Hak Atas Tanah 

Hukum adat berperan penting sebagai basis legitimasi hak atas 

tanah di berbagai komunitas adat di Indonesia. Dalam masyarakat adat, 

hak atas tanah tidak ditentukan oleh sertifikat atau dokumen negara, 

melainkan melalui pengakuan kolektif yang diwariskan secara turun-

temurun. Mekanisme penguasaan ini bersifat komunal, di mana tanah 

dianggap sebagai warisan leluhur dan dijaga oleh seluruh anggota 

masyarakat. Legitimasi tersebut diperkuat oleh peran pemuka adat yang 

menjaga silsilah penguasaan, batas wilayah, serta aturan penggunaan 

tanah. Dengan demikian, hukum adat menciptakan sistem otoritas yang 

kuat dan dihormati oleh komunitas itu sendiri. 

Di tengah meningkatnya konflik agraria dan ekspansi 

pembangunan, komunitas adat mulai menguatkan posisi hukum dengan 

mendokumentasikan wilayah adat sebagai bentuk klaim kolektif. 

Dokumentasi ini biasanya meliputi peta wilayah adat, sejarah 

penguasaan, struktur kelembagaan adat, serta aturan-aturan adat terkait 

pengelolaan tanah. Langkah ini dipandang penting karena menjadi alat 

untuk memperoleh pengakuan formal dari negara, terutama setelah 

munculnya Putusan Mahkamah Konstitusi No. 35/PUU-X/2012 yang 

menegaskan bahwa hutan adat bukan bagian dari hutan negara. Dengan 

dasar ini, masyarakat adat memiliki legitimasi hukum untuk 

mempertahankan dan mengelola wilayahnya berdasarkan hukum adat. 

Aliansi Masyarakat Adat Nusantara (AMAN) mencatat bahwa 

hingga tahun 2021, ribuan komunitas adat telah melakukan pemetaan 

dan pencatatan wilayah adat sebagai bagian dari gerakan nasional 

pengakuan hak atas tanah. Proses ini melibatkan partisipasi aktif 

masyarakat, pemetaan partisipatif, serta pendampingan hukum dari 

organisasi masyarakat sipil. Pengakuan terhadap wilayah adat tidak 

hanya menjadi jaminan hak kepemilikan, tetapi juga perlindungan 

terhadap eksploitasi sumber daya oleh pihak luar seperti perusahaan 

perkebunan, pertambangan, dan proyek infrastruktur. 

 



 75  Buku Ajar 

3. Sebagai Strategi Advokasi Politik dan Hukum 

Hukum adat tidak hanya menjadi sistem norma lokal, tetapi juga 

berkembang menjadi instrumen strategis dalam advokasi politik dan 

hukum masyarakat adat. Dalam menghadapi ancaman perampasan tanah 

oleh korporasi atau negara, masyarakat adat memanfaatkan hukum adat 

sebagai dasar legal dan moral untuk mempertahankan hak-haknya. 

Strategi ini semakin relevan seiring meningkatnya kesadaran masyarakat 

adat terhadap hak konstitusional, serta hadirnya dukungan dari 

organisasi masyarakat sipil, akademisi, dan media. Hukum adat menjadi 

pembingkai narasi bahwa hak atas tanah bukan hanya soal kepemilikan, 

melainkan tentang identitas, keberlanjutan, dan keadilan sosial. 

Secara litigasi, hukum adat digunakan sebagai landasan dalam 

mengajukan gugatan ke pengadilan, baik di tingkat lokal maupun 

nasional. Komunitas adat kini banyak yang menggugat negara atau 

perusahaan yang memasuki wilayah adat tanpa persetujuan. Membawa 

bukti-bukti adat seperti peta partisipatif, sejarah penguasaan, dan 

kesaksian tetua adat untuk memperkuat klaim. Beberapa putusan 

penting, seperti Putusan MK No. 35/PUU-X/2012 tentang hutan adat, 

menjadi tonggak kemenangan hukum yang membuka ruang bagi 

masyarakat adat untuk mendapatkan pengakuan formal dan 

perlindungan hukum atas wilayahnya. 

Masyarakat adat juga aktif dalam advokasi sosial melalui 

demonstrasi damai, kampanye publik, serta kerja sama dengan media 

dan LSM. Gerakan ini berupaya membangun kesadaran publik dan 

tekanan politik terhadap pemerintah agar menghormati dan melindungi 

hak-hak masyarakat adat. Kampanye semacam ini menekankan bahwa 

tanah adat bukan komoditas, melainkan bagian dari kehidupan spiritual 

dan budaya yang tidak dapat digantikan. Aksi-aksi ini juga membahas 

bagaimana kriminalisasi terhadap masyarakat adat terjadi saat 

mempertahankan tanahnya. 

 

D. Latihan Soal Bab V 

 

Latihan soal dalam Bab V bertujuan untuk mengasah 

pemahaman pembaca terhadap konsep-konsep utama seperti hak ulayat, 

hak komunal, serta relasi hukum antara masyarakat adat dan negara 

dalam konteks agraria. Dengan menjawab soal-soal ini, pembaca 

diharapkan dapat mengkritisi perbedaan mendasar antara hukum adat 



76  Hukum Adat  

dan hukum agraria nasional, serta mengidentifikasi problematika 

implementasi hukum adat tanah di berbagai daerah. 

1. Jelaskan pengertian dan ruang lingkup hak ulayat menurut hukum 

adat serta perbedaannya dengan hak milik dalam hukum nasional! 

2. Analisislah bagaimana pengakuan terhadap wilayah adat di 

Indonesia dilakukan dalam praktik! 

3. Uraikan bagaimana masyarakat adat mengelola dan menggunakan 

tanah secara turun-temurun berdasarkan nilai-nilai lokal! 

4. Bagaimana hukum adat dapat berkontribusi dalam menyelesaikan 

konflik agraria di Indonesia? 

5. Apa peran organisasi masyarakat sipil dalam advokasi hak tanah 

adat? 

  



 77  Buku Ajar 

BAB VI 

HUKUM ADAT TENTANG 

WARIS 
 

 

Kemampuan Akhir yang Diharapkan 

Mampu memahami terkait dengan sistem pewarisan dalam hukum 

adat (patrilineal, matrilineal, bilateral), memahami bentuk-bentuk 

harta warisan dalam adat, serta memahami perbedaan hukum waris 

adat dengan hukum waris islam dan perdata barat. Sehingga pembaca 

dapat mampu membandingkan perbedaan antara hukum waris adat 

dengan hukum waris Islam dan hukum perdata Barat, baik dari segi 

prinsip, pelaksanaannya, maupun nilai-nilai yang mendasarinya. 

Materi Pembelajaran 

• Sistem Pewarisan dalam Hukum Adat (Patrilineal, Matrilineal, 

Bilateral) 

• Bentuk-bentuk Harta Warisan dalam Adat 

• Perbedaan Hukum Waris Adat dengan Hukum Waris Islam dan 

Perdata Barat 

• Latihan Soal Bab VI 

 

 

A. Sistem Pewarisan dalam Hukum Adat (Patrilineal, Matrilineal, 

Bilateral) 

 

Pewarisan dalam hukum adat adalah proses pengalihan harta 

kekayaan, jabatan, dan tanggung jawab sosial dari pewaris (biasanya 

orang tua) kepada ahli waris (anak atau kerabat), yang dilakukan 

menurut tata cara yang berlaku dalam suatu masyarakat hukum adat 

tertentu. Pewarisan juga bisa melibatkan kewajiban adat seperti 

pelaksanaan upacara atau tanggung jawab sosial terhadap kerabat dan 

komunitas adat. 



78  Hukum Adat  

1. Sistem Pewarisan Patrilineal 

Sistem patrilineal adalah sistem pewarisan yang mengikuti garis 

keturunan laki-laki. Anak laki-laki dalam keluarga menjadi penerima 

utama warisan, terutama anak laki-laki tertua. Perempuan biasanya tidak 

menerima harta warisan tetap, walau bisa menerima bagian sebagai 

bentuk santunan atau pemberian saat menikah (pengganti warisan). 

Wilayah dan contoh praktik: 

a. Batak Toba (Sumatera Utara): Pewarisan dilakukan kepada anak 

laki-laki secara eksklusif, dengan sistem hak ulayat marga yang 

mengacu pada dalihan na tolu. 

b. Bali: Sistem kasta dan kewajiban upacara keluarga juga 

diturunkan kepada anak laki-laki, yang bertanggung jawab 

terhadap pelaksanaan adat dan pengelolaan pura keluarga. 

Pada konteks hukum positif, praktik ini seringkali berbenturan 

dengan prinsip kesetaraan gender dan hak waris anak perempuan 

sebagaimana diatur dalam Pasal 28D UUD 1945 dan UU No. 39 Tahun 

1999 tentang HAM. Namun, dalam komunitas adat yang masih kuat, 

sistem ini tetap dipertahankan demi menjaga keseimbangan adat dan 

struktur sosial. 

 

2. Sistem Pewarisan Matrilineal 

Sistem matrilineal adalah sistem pewarisan yang mengikuti garis 

keturunan perempuan. Warisan terutama diberikan kepada anak 

perempuan atau kerabat dari garis ibu. Laki-laki tidak menerima warisan 

secara langsung, tetapi menjalankan fungsi sosial dan administratif 

sebagai "paman" (mamak) atau pelindung anak-anak saudari. Wilayah 

dan contoh praktik: 

a. Minangkabau (Sumatera Barat): Tanah ulayat dan rumah gadang 

diwariskan kepada anak perempuan, sedangkan laki-laki 

bertugas menjaga dan memimpin dalam urusan adat. 

b. Masyarakat ini mengenal harta pusaka tinggi (warisan leluhur) 

dan pusaka rendah (hasil usaha pribadi), di mana keduanya 

dikelola dengan prinsip matrilineal. 

Sistem ini menciptakan struktur sosial unik yang menempatkan 

perempuan sebagai pewaris utama, tetapi laki-laki tetap dominan dalam 

pengambilan keputusan adat. Konflik kerap muncul ketika sistem hukum 

nasional tidak memahami perbedaan struktur ini. 

 



 79  Buku Ajar 

3. Sistem Pewarisan Bilateral 

Sistem bilateral adalah sistem pewarisan yang mengakui garis 

keturunan dari kedua orang tua, ayah dan ibu. Dalam sistem ini, warisan 

dibagi secara merata kepada semua anak, baik laki-laki maupun 

perempuan. Wilayah dan contoh praktik: 

a. Jawa dan Sunda: Pewarisan mengikuti prinsip keseimbangan, 

dengan pertimbangan kemampuan ekonomi dan kebutuhan 

masing-masing anak. 

b. Bugis dan Makassar: Warisan dapat dibagi merata, meskipun 

terkadang dipengaruhi oleh hierarki sosial dan prestise anak laki-

laki tertua. 

 

4. Tantangan Hukum dan Sosial 

Meskipun sistem pewarisan adat berfungsi menjaga kelestarian 

nilai budaya, terdapat sejumlah tantangan: 

a. Tumpang Tindih dengan Hukum Nasional 

Tumpang tindih antara hukum adat dan hukum nasional menjadi 

tantangan utama dalam perlindungan hak-hak individu, 

khususnya terkait sistem pewarisan dalam masyarakat adat. 

Dalam sistem adat patrilineal, seperti di sebagian besar 

masyarakat Batak atau Dayak, hak waris perempuan seringkali 

tidak diakui, sementara hukum nasional menjamin kesetaraan 

gender dalam hak waris. Sebaliknya, dalam sistem matrilineal 

seperti Minangkabau, laki-laki memiliki keterbatasan hak 

terhadap tanah pusaka tinggi, yang bisa bertentangan dengan 

prinsip hukum nasional tentang hak milik dan hak keluarga. 

Ketidaksesuaian ini menciptakan ketegangan antara prinsip 

keadilan adat dan prinsip hukum positif yang berlaku umum 

(Amanda, 2025). 

Masalah ini semakin rumit ketika proses legal formal seperti 

pengurusan sertifikat tanah atau penyelesaian warisan harus 

melalui lembaga negara yang berlandaskan hukum nasional. 

Misalnya, ketika perempuan adat dalam sistem patrilineal 

menuntut hak waris atas tanah adat, pengadilan sering kali 

dihadapkan pada dilema antara menghormati norma adat atau 

menerapkan prinsip hukum nasional tentang kesetaraan. Hal ini 

menciptakan ketidakpastian hukum dan membuka ruang bagi 

diskriminasi struktural yang sulit diselesaikan melalui jalur 



80  Hukum Adat  

litigasi biasa. Ketidakjelasan posisi hukum adat dalam sistem 

hukum nasional memperparah konflik, terutama ketika aparat 

pemerintah tidak memiliki pemahaman mendalam tentang 

konteks adat setempat. 

 

b. Modernisasi dan Mobilitas Sosial 

Modernisasi dan mobilitas sosial membawa tantangan signifikan 

terhadap kelangsungan norma adat, terutama dalam konteks 

pewarisan. Banyak anak-anak dari komunitas adat yang 

merantau dan menetap di kota besar, menjauh dari sistem nilai 

dan tatanan adat yang selama ini mengatur kehidupan komunitas. 

Ketika orang tua meninggal dunia, persoalan warisan seringkali 

menjadi sumber konflik antar saudara terutama antara yang tetap 

tinggal di kampung dan yang telah lama hidup di kota, yang 

berada di kota cenderung memandang hak waris dari sudut 

hukum nasional yang menekankan kesetaraan dan legalitas 

tertulis, sementara yang tinggal di kampung masih memegang 

teguh sistem pewarisan adat yang mengutamakan anak tertentu 

sesuai struktur sosial adat. 

Perbedaan sudut pandang ini melahirkan ketegangan. Misalnya, 

dalam sistem adat tertentu, hanya anak laki-laki sulung atau garis 

keturunan tertentu yang berhak atas tanah warisan. Namun, 

saudara yang tinggal di kota mungkin menganggap bahwa semua 

anak memiliki hak yang sama atas harta peninggalan orang tua. 

Ketika kedua belah pihak bersikeras mempertahankan 

argumennya baik atas dasar adat maupun hukum nasional 

perselisihan pun tak terhindarkan. Kondisi ini diperparah oleh 

kurangnya dokumentasi formal mengenai kepemilikan tanah adat 

serta ketidakterlibatan aktif generasi muda dalam struktur 

kelembagaan adat. 

c. Belum Adanya Unifikasi Hukum Waris Adat 

Salah satu tantangan besar dalam sistem hukum waris di 

Indonesia adalah belum adanya unifikasi atau kodifikasi hukum 

waris adat secara nasional. Hingga kini, Indonesia masih 

mengandalkan sistem pluralisme hukum, di mana hukum adat, 

hukum Islam, dan hukum perdata Barat hidup berdampingan. 

Dalam konteks hukum adat, ketentuan waris masih bersifat lokal 

dan tidak tertulis, sehingga keberlakuannya sangat bergantung 



 81  Buku Ajar 

pada praktik di masing-masing komunitas adat. Kondisi ini 

menimbulkan kebingungan, terutama ketika kasus waris adat 

diangkat ke ranah hukum formal yang menuntut kepastian 

hukum dan pembuktian tertulis. 

Ketidakhadiran kodifikasi membuat pengadilan sering kali hanya 

mengacu pada yurisprudensi atau keputusan terdahulu untuk 

menyelesaikan sengketa waris adat. Namun, yurisprudensi tidak 

selalu mencerminkan keberagaman praktik adat yang ada di 

berbagai daerah. Sebagai contoh, hukum waris adat di Bali yang 

patrilineal tentu berbeda jauh dari sistem matrilineal di 

Minangkabau. Ketika tidak ada pedoman nasional yang baku, 

interpretasi hukum menjadi sangat subjektif dan tergantung pada 

pemahaman hakim terhadap adat setempat. Hal ini membuka 

ruang ketidakadilan dan tidak menjamin perlindungan hak semua 

pihak, terutama perempuan dan anak angkat dalam sistem adat 

tertentu. 

 

B. Bentuk-bentuk Harta Warisan dalam Adat 

 

Harta warisan dalam hukum adat dapat diartikan sebagai semua 

bentuk kekayaan, baik berwujud maupun tidak berwujud, yang dimiliki 

oleh seseorang dan diturunkan kepada ahli warisnya berdasarkan norma-

norma adat yang berlaku. Bentuknya tidak terbatas pada benda bergerak 

atau tidak bergerak, tetapi juga meliputi posisi sosial, tanggung jawab 

adat, dan hak pengelolaan sumber daya tertentu dalam masyarakat adat. 

 

1. Tanah Ulayat dan Hak Atas Tanah 

Pada sistem hukum adat di Indonesia, tanah ulayat menempati 

posisi penting sebagai salah satu bentuk warisan kolektif yang tidak 

hanya memiliki nilai ekonomi, tetapi juga nilai sosial, budaya, dan 

spiritual. Tanah dalam perspektif masyarakat adat bukanlah milik 

individu semata, melainkan milik bersama yang diwariskan secara turun-

temurun melalui garis keturunan tertentu, tergantung pada sistem 

kekerabatan yang dianut. Konsep ini menjadikan tanah sebagai simbol 

identitas dan keberlanjutan komunitas, serta sebagai bagian dari warisan 

leluhur yang harus dijaga dan dilestarikan untuk generasi berikutnya 

(Juandi, 2020). 



82  Hukum Adat  

Di Minangkabau, misalnya, tanah ulayat diwariskan secara 

matrilineal, yakni melalui garis keturunan ibu. Tanah ini dikelola oleh 

mamak kepala waris yang bertanggung jawab atas pemanfaatannya bagi 

kepentingan kaum atau suku. Sistem ini menjamin bahwa tanah tetap 

berada dalam penguasaan keluarga besar dan tidak dijual atau dialihkan 

ke pihak luar tanpa musyawarah adat. Mekanisme ini bukan hanya 

bentuk pelestarian hak adat, tetapi juga alat untuk menjaga solidaritas 

sosial dan kestabilan struktur kekerabatan. 

Di komunitas Dayak di Kalimantan, tanah adat juga dikelola 

secara kolektif dan tidak diperkenankan untuk diperjualbelikan secara 

bebas. Proses alih fungsi atau penggunaan tanah harus melalui 

persetujuan komunitas adat dan mengikuti prosedur yang ditetapkan 

secara turun-temurun. Pelanggaran terhadap mekanisme ini bisa 

dikenakan sanksi adat, termasuk pengucilan sosial atau denda 

tradisional. Mekanisme ini menunjukkan bahwa tanah tidak sekadar 

komoditas ekonomi, tetapi juga bagian dari sistem hukum yang 

menjamin keadilan dan keseimbangan dalam masyarakat adat. 

Tanah adat juga memiliki nilai spiritual yang sangat kuat. Banyak 

wilayah ulayat mencakup situs-situs leluhur, tempat pemakaman adat, 

dan lokasi ritual sakral yang tidak boleh diganggu atau dialihkan 

fungsinya. Di beberapa komunitas, seperti di Papua dan Tana Toraja, 

tanah dianggap sebagai tempat tinggal roh nenek moyang dan sebagai 

penghubung antara generasi terdahulu, sekarang, dan masa depan. 

Penghormatan terhadap tanah menjadi bagian dari penghormatan 

terhadap leluhur dan identitas budaya. 

 

2. Rumah Adat (Rumah Gadang, Bale, Lopo, dll.) 

Rumah adat dalam masyarakat Indonesia memiliki makna yang 

sangat mendalam, tidak hanya sebagai tempat tinggal, tetapi juga sebagai 

simbol identitas, struktur sosial, dan kontinuitas kekerabatan. Rumah 

adat biasanya dikategorikan sebagai harta pusaka tinggi yang diwariskan 

secara turun-temurun, mengikuti sistem kekerabatan yang dianut suatu 

komunitas. Karena itu, rumah adat tidak bisa diperlakukan sebagai 

properti biasa yang dapat dijual atau diwariskan sembarangan, 

melainkan harus mengikuti norma-norma adat yang ketat dan penuh nilai 

sakralitas (Poespasari, 2018). 

Di Minangkabau, rumah gadang merupakan representasi paling 

nyata dari sistem matrilineal. Rumah ini diwariskan kepada anak 



 83  Buku Ajar 

perempuan tertua dari garis ibu dan menjadi pusat kehidupan kaum. 

Selain sebagai tempat tinggal, rumah gadang menjadi tempat 

bermusyawarah, menyimpan harta pusaka, dan melaksanakan upacara 

adat. Rumah gadang bukan hanya berfungsi sebagai aset fisik, tetapi juga 

sebagai simbol eksistensi kaum ibu dan keberlanjutan warisan budaya. 

Pemeliharaannya menjadi tanggung jawab kolektif, dan penggunaannya 

harus selalu dikaitkan dengan kepentingan bersama kaum. 

Pada masyarakat Batak yang menganut sistem patrilineal, rumah 

adat diwariskan kepada anak laki-laki tertua. Dalam budaya ini, rumah 

adat menjadi representasi otoritas ayah dan tempat berkumpulnya 

keluarga besar. Rumah tersebut menjadi pusat upacara adat seperti pesta 

perkawinan, kematian, dan pelantikan marga. Warisan rumah adat tidak 

dapat diberikan kepada anak perempuan karena struktur kekerabatan 

yang menempatkan laki-laki sebagai pewaris utama tanggung jawab 

sosial dan spiritual keluarga. 

Masyarakat adat lain seperti Sasak di Lombok (dengan rumah 

bale), masyarakat Sumba (dengan rumah uma), dan masyarakat Timor 

(dengan rumah lopo) juga memiliki sistem pewarisan rumah adat yang 

serupa. Rumah-rumah ini sering dibangun dengan teknik tradisional dan 

material lokal, mencerminkan filosofi hidup masyarakatnya dan 

keterikatan dengan alam sekitar. Fungsi rumah adat tidak hanya bersifat 

domestik, tetapi juga spiritual dan sosial, sehingga posisinya dalam 

sistem pewarisan adat sangat penting dan dijaga ketat oleh norma adat. 

 

3. Benda Pusaka (Keris, Tombak, Kain Adat) 

Benda pusaka dalam tradisi hukum adat Indonesia memiliki 

kedudukan yang sangat istimewa sebagai simbol spiritualitas, identitas 

keluarga, dan kekuasaan budaya. Tidak seperti harta benda biasa, benda 

pusaka tidak dinilai berdasarkan nilai ekonomisnya semata, melainkan 

pada makna historis, nilai simbolik, serta peran sosialnya dalam menjaga 

keberlangsungan warisan leluhur. Benda pusaka sering kali diwariskan 

melalui garis darah tertentu, kepada individu yang dianggap memiliki 

tanggung jawab moral dan spiritual untuk melestarikannya. 

Salah satu contoh benda pusaka yang paling dikenal adalah keris, 

terutama di daerah Jawa dan Bali. Keris bukan sekadar senjata 

tradisional, melainkan juga lambang kekuasaan, keberanian, dan karisma 

seorang pemimpin. Dalam tradisi Jawa, keris sering diberikan kepada 

anak laki-laki tertua atau seseorang yang dinilai memiliki kekuatan batin 



84  Hukum Adat  

dan kecakapan sosial. Keris dipercaya memiliki "isi" atau kekuatan 

spiritual tertentu yang membuatnya dihormati, bahkan disakralkan. 

Pewarisan keris juga disertai dengan ritual khusus agar nilai-nilai dan 

kekuatan simboliknya tetap terjaga. 

Kain adat seperti kain tenun ikat dari Nusa Tenggara Timur 

(NTT) juga merupakan benda pusaka yang diwariskan secara turun-

temurun. Kain ini memiliki motif yang menyimbolkan identitas suku, 

status sosial, dan sejarah keluarga. Dalam beberapa masyarakat di NTT, 

kain tenun bukan hanya digunakan sebagai pakaian seremonial, tetapi 

juga menjadi bagian penting dalam ritual adat seperti pernikahan, 

pemakaman, dan pengangkatan pemimpin adat. Pewarisan kain tenun 

biasanya diberikan kepada perempuan dalam garis keturunan yang 

diharapkan terus menjaga tradisi menenun dan merawat warisan budaya. 

 

4. Hak atas Jabatan Adat 

Hak atas jabatan adat merupakan salah satu bentuk warisan non-

materi yang sangat penting dalam sistem sosial masyarakat adat di 

Indonesia. Jabatan seperti kepala suku, tetua adat, pemangku, atau imam 

adat bukan hanya simbol kekuasaan, tetapi juga merupakan amanah 

budaya dan spiritual yang diemban oleh individu tertentu berdasarkan 

garis keturunan dan kelayakan moral. Dalam berbagai komunitas adat, 

pengisian jabatan ini dilakukan dengan mempertimbangkan prinsip 

kesinambungan, legitimasi sosial, dan kepatuhan terhadap nilai-nilai 

adat yang telah diwariskan turun-temurun. 

Di Bali, jabatan adat seperti pemangku (pemimpin ritual) sering 

kali diwariskan dari ayah kepada anak laki-lakinya. Jabatan ini 

mengandung tanggung jawab besar dalam menjaga kelestarian upacara 

keagamaan, memimpin persembahyangan di pura, dan menjadi 

penghubung antara masyarakat dengan kekuatan spiritual. Pewarisan 

jabatan ini bukan sekadar urusan keluarga, tetapi melibatkan pengakuan 

dari komunitas adat setempat bahwa penerus tersebut benar-benar layak 

secara spiritual dan moral untuk menjalankan tugasnya. Dalam banyak 

kasus, pewarisan ini juga diiringi dengan prosesi ritual khusus yang 

menandai peralihan tanggung jawab secara sakral. 

Di Papua, khususnya dalam masyarakat adat yang menganut 

sistem kepemimpinan suku, jabatan kepala suku sering diwariskan 

kepada anak laki-laki tertua. Namun, proses ini tidak otomatis, karena 

pemilihan kepala suku juga melibatkan musyawarah dan persetujuan 



 85  Buku Ajar 

komunitas adat. Dalam konteks ini, legitimasi sosial sangat berperan—

calon kepala suku harus menunjukkan kepemimpinan, kebijaksanaan, 

dan kemampuan menjaga harmoni sosial serta melindungi hak-hak 

komunitasnya. Tradisi ini memperlihatkan bahwa garis keturunan 

memang menjadi dasar, tetapi kualitas pribadi tetap menjadi penentu 

utama diterimanya seseorang sebagai pemimpin adat. 

Hak atas jabatan adat juga menunjukkan bagaimana kekuasaan 

dalam masyarakat adat tidak bersifat individual, melainkan kolektif dan 

berbasis nilai budaya. Ketika seseorang menjabat posisi adat, ia tidak 

hanya mewakili dirinya sendiri, tetapi juga leluhurnya, keluarganya, dan 

komunitas yang memberinya mandat. Karena itu, pelanggaran terhadap 

tanggung jawab jabatan adat bukan hanya mencederai norma sosial, 

tetapi juga bisa menimbulkan sanksi adat dan pengucilan sosial. Proses 

pelantikan dan pengakuan terhadap jabatan adat juga selalu bersifat 

terbuka dan melibatkan seluruh lapisan masyarakat adat. 

 

5. Hak atas Pengetahuan Lokal dan Praktik Budaya 

Hak atas pengetahuan lokal dan praktik budaya merupakan salah 

satu bentuk warisan non-material yang sangat penting dalam masyarakat 

adat di Indonesia. Warisan ini mencakup berbagai pengetahuan 

tradisional yang berkembang secara turun-temurun, seperti teknik 

bertani, berburu, meramu obat-obatan dari tumbuhan hutan, serta tata 

cara pelaksanaan upacara dan ritual adat. Pengetahuan ini bukan sekadar 

keterampilan teknis, tetapi juga mengandung nilai-nilai kearifan lokal 

yang mencerminkan cara pandang masyarakat terhadap alam, kehidupan 

sosial, dan spiritualitas. Dalam hukum adat, hak atas pengetahuan lokal 

ini dianggap sebagai bagian dari identitas budaya yang harus dijaga dan 

diwariskan dengan penuh tanggung jawab (Widadi, 2019). 

Contoh nyata dari pewarisan pengetahuan lokal dapat dilihat 

pada masyarakat Dayak di Kalimantan yang memiliki metode 

perladangan berpindah dengan mempertimbangkan siklus kesuburan 

tanah dan keseimbangan ekosistem. Begitu pula dengan masyarakat adat 

di Papua dan Nusa Tenggara Timur yang memiliki sistem pengobatan 

tradisional berbasis tanaman herbal, serta pengetahuan astronomi lokal 

yang digunakan untuk menentukan waktu tanam. Pengetahuan ini 

biasanya tidak terdokumentasi secara tertulis, melainkan ditransmisikan 

melalui cerita lisan, praktik langsung di lapangan, dan partisipasi dalam 



86  Hukum Adat  

kegiatan adat sejak usia dini. Oleh karena itu, pewarisan pengetahuan 

lokal menuntut interaksi antargenerasi yang intensif dan konsisten. 

Pada konteks hukum adat, hak atas pengetahuan lokal ini tidak 

bisa dimiliki secara individual, tetapi bersifat kolektif milik komunitas 

adat. Hal ini berarti bahwa seseorang yang mewarisi pengetahuan 

tersebut berkewajiban untuk tidak menyalahgunakan atau 

mengkomersialisasikannya tanpa persetujuan komunitas. Misalnya, 

resep obat tradisional atau tarian ritual tidak boleh dipatenkan oleh 

individu tanpa konsultasi dan persetujuan bersama. Ini menjadi bentuk 

perlindungan budaya sekaligus penegasan bahwa pengetahuan lokal 

adalah harta milik bersama yang berfungsi untuk kepentingan 

komunitas, bukan hanya pribadi. 

 

C. Perbedaan Hukum Waris Adat dengan Hukum Waris Islam 

dan Perdata Barat 

 

Indonesia merupakan negara pluralistik yang memiliki sistem 

hukum ganda (legal pluralism), yakni hukum adat, hukum Islam, dan 

hukum perdata barat (Burgerlijk Wetboek). Ketiganya berlaku 

berdampingan dalam bidang hukum waris sesuai dengan latar belakang 

budaya, agama, dan pilihan subjek hukumnya. Hal ini memberikan 

fleksibilitas kepada warga negara Indonesia dalam menentukan sistem 

hukum mana yang berlaku terhadap pembagian harta warisan. Namun, 

perbedaan mendasar dalam prinsip, sistem, dan penerapan ketiga hukum 

tersebut menjadi perhatian penting, terutama dalam konteks peradilan 

dan harmonisasi hukum nasional. 

 

1. Dasar Hukum dan Ruang Lingkup 

a. Hukum Waris Adat 

Bersumber dari norma-norma adat yang hidup dan berkembang 

dalam masyarakat hukum adat tertentu. Hukum adat tidak 

dikodifikasi secara nasional, namun diakui oleh sistem hukum 

Indonesia melalui UUD 1945 Pasal 18B ayat (2), serta UU No. 5 

Tahun 1960 (UUPA), dan UU No. 6 Tahun 2014 tentang Desa. 

1) Bersifat lokal dan tidak tertulis 

2) Beragam antar daerah dan sistem kekerabatan (patrilineal, 

matrilineal, bilateral) 

3) Ditegakkan oleh lembaga adat setempat 



 87  Buku Ajar 

b. Hukum Waris Islam 

Bersumber dari Al-Qur’an, Hadis, Ijma’, dan Qiyas. Diatur 

dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI), khususnya Buku II 

tentang Hukum Waris, dan berlaku bagi Muslim Indonesia. 

Berlaku secara nasional dalam lingkungan Peradilan Agama. 

1) Kodifikatif dan baku 

2) Berlaku hanya bagi penganut Islam 

3) Pembagian harta secara rigid (2:1 antara anak laki-laki dan 

perempuan) 

c. Hukum Waris Perdata Barat (BW) 

Berasal dari Burgerlijk Wetboek (BW) yang merupakan warisan 

kolonial Belanda, berlaku secara nasional terutama bagi WNI 

keturunan Eropa dan Tionghoa yang tidak tunduk pada hukum 

adat atau Islam. Diselesaikan dalam peradilan umum. 

1) Berdasarkan kehendak individu (wasiat) dan keturunan 

2) Pembagian berdasarkan derajat dan garis keturunan 

3) Harta dibagi rata antar anak (tanpa membedakan jenis 

kelamin) 

 

2. Sistem Pewarisan 

a. Sistem Pewarisan Hukum Adat 

Pewarisan dalam hukum adat tidak hanya tentang distribusi harta, 

tetapi juga pewarisan status sosial, hak adat, dan kewajiban 

keluarga. Pewarisan dapat dilakukan secara kolektif atau 

individual tergantung pada sistem kekerabatan. 

1) Patrilineal: hanya anak laki-laki yang mewarisi (contoh: 

Batak, Bali) 

2) Matrilineal: anak perempuan (terutama tertua) yang 

mewarisi (contoh: Minangkabau) 

3) Bilateral: semua anak memiliki hak yang sama (contoh: 

Jawa, Bugis) 

Pewarisan dilakukan dalam musyawarah keluarga atau 

penetapan adat. 

b. Sistem Pewarisan Hukum Islam 

Sistem waris Islam bersifat individual dan automatis berdasarkan 

prinsip nasab (garis keturunan) dan hubungan perkawinan. Tidak 

ada pembedaan berdasarkan tempat tinggal atau suku. 



88  Hukum Adat  

1) Hak waris sudah ditentukan secara eksplisit dalam Al-

Qur’an 

2) Laki-laki mendapat dua kali lebih banyak dibanding 

perempuan dalam garis yang sama 

3) Tidak ada hak waris untuk anak angkat atau anak luar nikah, 

kecuali melalui wasiat maksimal sepertiga (1/3) 

c. Sistem Pewarisan Hukum Perdata Barat 

Menganut asas individual dan derajat keturunan (orde 

pewarisan). Jika pewaris tidak membuat wasiat, warisan dibagi 

berdasarkan urutan: 

1) Anak dan pasangan 

2) Orang tua dan saudara kandung 

3) Kakek-nenek 

4) Negara (jika tidak ada ahli waris) 

Semua anak mendapat bagian yang sama tanpa pembedaan 

gender. 

 

3. Pembagian Warisan 

Aspek Hukum Adat Hukum Islam Hukum Perdata 

Barat 

Sistem Kolektif atau 

individual 

Individual 

(berdasarkan 

syariah) 

Individual 

(berdasarkan 

hukum positif) 

Gender Bergantung 

pada sistem 

kekerabatan 

Laki-laki 2x 

bagian 

perempuan 

Anak laki-laki 

dan perempuan 

setara 

Wasiat Jarang dikenal Diizinkan, 

maksimal 1/3 

harta 

Diperbolehkan 

secara bebas 

Anak 

angkat 

Bisa diakui 

sebagai ahli 

waris 

Tidak dapat 

mewarisi secara 

syariah 

Bisa diangkat 

secara hukum 

Status anak 

luar nikah 

Tergantung 

adat setempat 

Tidak dapat 

mewarisi 

Tidak memiliki 

hak waris 

Penolakan 

warisan 

Bisa ditolak 

secara adat 

Tidak dikenal Dikenal dan 

diatur secara 

hukum 



 89  Buku Ajar 

 

4. Prinsip Dasar yang Membedakan 

a. Prinsip Kekeluargaan (Adat) 

Prinsip kekeluargaan merupakan landasan utama dalam sistem 

pewarisan hukum adat di berbagai komunitas adat di Indonesia. 

Berbeda dengan sistem waris dalam hukum perdata Barat yang 

lebih menekankan pada kepemilikan individual dan nilai 

ekonomi, hukum adat mengedepankan kesinambungan identitas 

sosial keluarga besar atau suku. Warisan tidak dilihat semata 

sebagai harta benda, melainkan sebagai simbol keberlangsungan 

hubungan antar generasi. Oleh karena itu, pewarisan dalam 

konteks adat sering kali mempertimbangkan peran sosial dan 

tanggung jawab penerima warisan terhadap keluarga dan 

komunitas, bukan sekadar hak kepemilikan. 

Pada masyarakat adat, prinsip kekeluargaan juga tercermin dalam 

pembagian warisan yang tidak selalu bersifat merata atau 

individual. Sebagai contoh, rumah adat atau tanah ulayat tidak 

diwariskan kepada setiap anggota keluarga, melainkan kepada 

pihak yang secara adat dianggap paling layak menjaga dan 

melestarikan fungsi sosial budaya dari warisan tersebut. 

Biasanya, ini didasarkan pada kedekatan garis keturunan atau 

kesiapan menjalankan peran adat tertentu. Hal ini menunjukkan 

bahwa nilai-nilai spiritual dan kultural lebih diutamakan daripada 

nilai ekonomi dalam proses pewarisan. Warisan dalam adat 

bukan sekadar soal siapa yang mendapat apa, tetapi lebih kepada 

siapa yang mampu melanjutkan peran sosial leluhur. 

b. Prinsip Keadilan Gender Religius (Islam) 

Prinsip keadilan gender dalam sistem waris Islam berpijak pada 

pendekatan religius yang menyesuaikan distribusi harta warisan 

dengan peran sosial dan ekonomi masing-masing anggota 

keluarga. Dalam syariat Islam, pembagian warisan telah diatur 

secara tegas dalam Al-Qur’an (Q.S. An-Nisa: 11–12), di mana 

secara umum laki-laki menerima bagian lebih besar dibanding 

perempuan. Hal ini bukan dimaksudkan sebagai bentuk 

diskriminasi, melainkan karena laki-laki dibebani tanggung 

jawab ekonomi yang lebih besar dalam keluarga, seperti memberi 

nafkah kepada istri, anak-anak, dan kerabat yang membutuhkan. 



90  Hukum Adat  

Pada konteks keadilan gender religius, keadilan tidak selalu 

berarti persamaan jumlah atau hak, tetapi proporsionalitas sesuai 

dengan tanggung jawab. Perempuan dalam Islam tetap memiliki 

hak mutlak atas harta waris yang diterimanya dan tidak 

berkewajiban menanggung beban finansial keluarga. Sebaliknya, 

laki-laki, meskipun menerima dua kali lipat dari perempuan 

dalam beberapa kasus, memiliki kewajiban ekonomi dan sosial 

yang tidak ringan. Pembagian ini menunjukkan keseimbangan 

yang dirancang untuk menjaga stabilitas dan harmoni dalam 

struktur keluarga dan masyarakat Muslim. 

c. Prinsip Individualisme Legal (Perdata Barat) 

Prinsip individualisme legal yang dianut dalam sistem hukum 

waris Perdata Barat menekankan pada pengakuan hak-hak 

individu secara setara dan formal berdasarkan legalitas. Dalam 

sistem ini, setiap individu baik anak laki-laki maupun perempuan 

memiliki hak waris yang sama dan dijamin secara hukum. 

Pembagian harta warisan dilakukan berdasarkan asas keadilan 

formal, yang berarti bahwa hukum memperlakukan semua pihak 

secara netral tanpa mempertimbangkan peran sosial, tanggung 

jawab keluarga, atau status kultural. Hak waris dalam sistem ini 

tidak tergantung pada nilai-nilai komunitas atau tradisi, tetapi 

pada kehendak hukum dan kehendak pribadi pewaris yang sah. 

Salah satu ciri utama dari sistem ini adalah fleksibilitas melalui 

instrumen hukum seperti wasiat, hibah, atau testament. Pewaris 

memiliki kebebasan untuk menentukan siapa yang berhak 

menerima harta warisannya, dalam batas-batas tertentu yang 

diatur oleh undang-undang (seperti “legitime portie” dalam 

hukum waris Belanda). Dengan demikian, hak atas warisan bisa 

dirancang sesuai kehendak pribadi, bahkan bisa saja mewariskan 

kepada pihak di luar keluarga inti, selama tidak melanggar batas 

hukum. Hal ini menunjukkan adanya otonomi individu yang 

tinggi dalam mengatur pemilikan harta setelah kematian. 

 

D. Latihan Soal Bab VI 

 

Latihan soal pada Bab VI mengenai hukum adat tentang waris 

bertujuan untuk menguji pemahaman konsep-konsep pewarisan dalam 

masyarakat adat yang sangat kontekstual dan kultural. Mengingat 



 91  Buku Ajar 

keberagaman sistem kekerabatan seperti patrilineal, matrilineal, dan 

bilateral. Soal-soal ini dirancang agar pembaca mampu menganalisis 

praktik pewarisan di berbagai komunitas adat dengan pendekatan kritis 

dan komparatif. 

1. Jelaskan perbedaan utama antara sistem pewarisan dalam 

masyarakat adat patrilineal, matrilineal, dan bilateral!  

2. Bagaimana bentuk-bentuk harta warisan dalam hukum adat? 

3. Uraikan bagaimana sistem hukum adat menentukan ahli waris dan 

pembagian harta pada masyarakat Minangkabau.  

4. Apa yang menjadi perbedaan utama antara hukum adat, hukum 

Islam, dan hukum perdata barat? 

5. Jelaskan bagaimana hukum adat menyikapi pewarisan kepada anak 

angkat dan anak luar nikah! Bandingkan dengan hukum Islam dan 

hukum perdata barat. 

  



92  Hukum Adat  

  



 93  Buku Ajar 

BAB VII 

HUKUM ADAT TENTANG 

PERKAWINAN 
 

 

Kemampuan Akhir yang Diharapkan 

Mampu memahami terkait dengan konsep perkawinan menurut 

hukum adat, memahami bentuk dan tahapan perkawinan adat, serta 

memahami harta perkawinan (harta gono-gini, warisan). Sehingga 

pembaca dapat mampu menguraikan pengaturan harta dalam 

perkawinan, seperti harta gono-gini dan warisan, serta menilai 

bagaimana ketentuan tersebut dijalankan dalam sistem hukum adat. 

Materi Pembelajaran 

• Konsep Perkawinan Menurut Hukum Adat 

• Bentuk dan Tahapan Perkawinan Adat 

• Harta Perkawinan (Harta Gono-gini, Warisan) 

• Latihan Soal Bab VII 

 

 

A. Konsep Perkawinan Menurut Hukum Adat 

 

Perkawinan dalam masyarakat adat Indonesia bukan semata 

hubungan legal formal antara dua individu, tetapi merupakan institusi 

sosial dan kultural yang sangat kompleks. Hukum adat memandang 

perkawinan sebagai peristiwa sosial yang memiliki konsekuensi hukum, 

adat, dan spiritual bagi kedua belah pihak, keluarga besar, bahkan 

masyarakat komunitas adat secara keseluruhan. Sistem ini merefleksikan 

nilai-nilai lokal, struktur sosial, serta sistem kekerabatan yang 

berkembang di masing-masing wilayah adat. Sebagai sistem hukum 

tidak tertulis (living law), hukum adat tentang perkawinan berbeda-beda 

antara satu masyarakat hukum adat dengan yang lain. Meski demikian, 

terdapat kesamaan dalam hal penekanan pada aspek komunitas, 



94  Hukum Adat  

kekerabatan, dan norma lokal. Perbedaan paling mencolok terlihat dalam 

sistem kekerabatan yang dianut (patrilineal, matrilineal, bilateral) yang 

kemudian memengaruhi bentuk, tata cara, dan akibat hukum dari 

perkawinan. Perkawinan dalam perspektif hukum adat adalah 

persekutuan hidup antara laki-laki dan perempuan yang tidak hanya 

mencakup hubungan pribadi, tetapi juga mengikat dua keluarga besar. 

Hukum adat melihat perkawinan sebagai: 

1. Ikatan sosial dan budaya: dimaksudkan untuk mempererat hubungan 

antara marga, suku, atau kampung. 

2. Kegiatan sakral dan spiritual: diiringi oleh ritual yang disesuaikan 

dengan kepercayaan lokal. 

3. Transaksi sosial: misalnya dalam bentuk maskawin atau belis yang 

memiliki nilai simbolik, bukan hanya materiil. 

Perkawinan adat memiliki dimensi hukum tersendiri, yang 

berbeda dari hukum negara. Ia tunduk pada norma adat, dan 

pengesahannya juga ditentukan oleh lembaga adat atau tokoh adat. 

Prosedur dan konsekuensi hukum dari perkawinan tersebut tidak selalu 

sama dengan yang tertuang dalam Undang-Undang Perkawinan No. 1 

Tahun 1974. Unsur-unsur umum dalam perkawinan adat meliputi: 

1. Adanya kesepakatan antara kedua belah pihak: meski dalam 

beberapa masyarakat adat, perjodohan masih umum, namun 

persetujuan dari calon pengantin tetap menjadi elemen penting. 

2. Adanya upacara adat: seperti ngunduh mantu (Jawa), maningkab 

(Minang), mapantin (Dayak), dan lainnya. 

3. Penyerahan harta adat: belis, maskawin, atau seserahan yang bersifat 

simbolik dan menunjukkan penghargaan kepada keluarga mempelai 

perempuan. 

4. Pengakuan masyarakat adat: perkawinan baru dianggap sah jika 

diakui oleh masyarakat adat dan tokoh adat. 

Unsur-unsur ini menunjukkan bahwa dalam hukum adat, sahnya 

perkawinan bukan sekadar urusan legalitas, tetapi berkaitan erat dengan 

pengakuan sosial dan spiritual. Secara umum, tujuan perkawinan adat 

bukan hanya untuk membentuk keluarga inti, tetapi juga memperkuat 

solidaritas sosial. Berikut beberapa tujuan pokok dari perkawinan adat: 

1. Melanjutkan keturunan (sebagai penerus marga atau suku). 

2. Menjaga harta pusaka dalam sistem kekerabatan tertentu. 

3. Menjalin relasi sosial-politik antara keluarga atau komunitas. 

4. Mewujudkan harmoni spiritual antara manusia, leluhur, dan alam. 



 95  Buku Ajar 

Tujuan ini menunjukkan bahwa hukum adat tidak hanya 

mementingkan aspek legal dan biologis, tetapi juga kosmologis dan 

kultural. 

 

B. Bentuk dan Tahapan Perkawinan Adat 

 

Perkawinan dalam konteks hukum adat di Indonesia bukan hanya 

merupakan peristiwa perdata atau hukum privat, melainkan juga 

merupakan upacara sosial dan spiritual yang sangat penting. Ia 

mengandung nilai-nilai kekerabatan, norma sosial, dan sistem 

kepercayaan masyarakat adat. Bentuk dan tahapan dalam perkawinan 

adat sangat beragam, tergantung pada sistem kekerabatan, struktur 

sosial, serta adat istiadat masing-masing suku atau masyarakat hukum 

adat. Namun demikian, pada umumnya terdapat pola umum dalam 

pelaksanaan perkawinan adat, mulai dari tahap pra-nikah, upacara inti, 

hingga pasca-perkawinan. 

Pengetahuan tentang bentuk dan tahapan ini penting tidak hanya 

untuk memahami dinamika sosial masyarakat adat, tetapi juga untuk 

membentuk hukum nasional yang berakar pada nilai-nilai lokal 

(indigenous jurisprudence). Dalam perkembangan modern, banyak 

unsur dari tahapan perkawinan adat yang diadaptasi atau dimodifikasi 

agar sesuai dengan konteks sosial-kultural saat ini tanpa menghilangkan 

esensi nilai-nilainya. 

 

1. Bentuk Perkawinan dalam Hukum Adat 

Bentuk perkawinan dalam masyarakat adat Indonesia 

dipengaruhi oleh sistem kekerabatan (patrilineal, matrilineal, bilateral), 

status sosial, dan hubungan antar keluarga. Beberapa bentuk umum 

perkawinan adat adalah sebagai berikut: 

a. Perkawinan Monogami 

Perkawinan monogami dalam konteks hukum adat merupakan 

bentuk perkawinan yang melibatkan satu pria dan satu wanita 

sebagai pasangan sah. Bentuk ini menjadi norma utama dalam 

banyak masyarakat adat di Indonesia karena dianggap mampu 

menciptakan kestabilan dan keharmonisan dalam rumah tangga. 

Monogami dinilai lebih memungkinkan terwujudnya pembagian 

peran dan tanggung jawab yang seimbang antara suami dan istri 

dalam kehidupan keluarga dan sosial. Selain itu, bentuk ini 



96  Hukum Adat  

dianggap menjaga kesucian relasi dan memperkuat ikatan 

emosional antara pasangan. 

Pada masyarakat seperti Jawa, Batak, dan Bugis, monogami 

bukan hanya sekadar norma sosial, tetapi juga memiliki dimensi 

moral dan spiritual. Perkawinan monogami dihargai karena 

menunjukkan komitmen dan tanggung jawab terhadap pasangan 

serta keluarga besar. Hukum adat dalam komunitas ini juga 

menetapkan sanksi atau tekanan sosial bagi yang melanggar 

norma monogami, seperti melalui praktik perselingkuhan atau 

poligami tanpa persetujuan adat.  

b. Perkawinan Poligami 

Perkawinan poligami dalam hukum adat merupakan bentuk 

perkawinan di mana seorang pria dapat memiliki lebih dari satu 

istri. Praktik ini masih dijumpai di beberapa komunitas adat 

seperti Bugis-Makassar dan sebagian masyarakat Bali. Namun, 

pelaksanaannya tidak bebas dan sangat diatur oleh norma sosial 

dan hukum adat yang ketat. Seorang pria hanya diperbolehkan 

melakukan poligami apabila mampu secara ekonomi dan 

mendapat persetujuan dari keluarga besar serta tokoh adat 

setempat. Poligami juga sering kali dikaitkan dengan status sosial 

atau kebutuhan untuk menjaga keberlangsungan keturunan 

dalam keluarga tertentu. 

Di Bali, poligami dapat ditemukan terutama pada kelompok 

masyarakat dari kasta tertentu, seperti kasta ksatria atau 

bangsawan, di mana perkawinan ganda dilakukan untuk tujuan 

menjaga garis keturunan atau aliansi sosial. Namun demikian, 

walaupun secara adat masih diterima, praktik poligami tetap 

dibatasi oleh norma moral dan sosial. Masyarakat adat cenderung 

memberikan tekanan sosial bagi yang melanggar etika poligami, 

seperti tidak adil dalam membagi nafkah atau kasih sayang antar 

istri.  

c. Perkawinan Levirat dan Sororat 

Perkawinan levirat dan sororat merupakan bentuk-bentuk 

perkawinan tradisional yang bertujuan menjaga kesinambungan 

keluarga dan perlindungan terhadap anggota keluarga yang 

ditinggal mati pasangannya. Dalam praktik levirat, seorang laki-

laki menikahi janda dari saudaranya yang telah meninggal, 

sedangkan dalam sororat, seorang laki-laki menikahi saudari 



 97  Buku Ajar 

perempuan dari istrinya yang telah meninggal. Bentuk 

perkawinan ini masih dijumpai di beberapa masyarakat adat di 

Papua dan sebagian masyarakat Dayak. Tujuan utamanya adalah 

mempertahankan ikatan keluarga, memastikan perlindungan bagi 

perempuan dan anak-anak yang ditinggalkan, serta menjaga harta 

pusaka tetap berada dalam garis keluarga. 

Pada masyarakat adat, sistem ini dianggap sebagai tanggung 

jawab sosial dan kultural. Perkawinan levirat dan sororat juga 

merupakan cara untuk menjaga status sosial keluarga, termasuk 

keberlanjutan kepemilikan tanah, rumah, atau benda pusaka yang 

diwariskan. Masyarakat memandang bahwa hubungan keluarga 

yang telah terjalin tidak boleh putus hanya karena kematian salah 

satu pasangan.  

d. Perkawinan Nyentana/Nyeburin (Bali) 

Perkawinan nyentana atau nyeburin dalam masyarakat adat Bali 

merupakan bentuk perkawinan unik yang membalik struktur 

patriarki umum. Dalam tradisi ini, laki-laki masuk ke dalam 

keluarga istrinya dan secara adat menjadi bagian dari klen (klan) 

istri. Anak-anak dari hasil perkawinan tersebut mengikuti garis 

keturunan ibu, bukan ayah, yang berarti pewarisan nama, harta, 

dan tanggung jawab keluarga diturunkan melalui garis ibu. 

Tradisi ini biasanya dijalankan jika sang perempuan merupakan 

anak tunggal atau satu-satunya penerus keluarga, sehingga 

diperlukan seorang suami yang bersedia “masuk” ke pihak 

keluarga perempuan (Indramini, 2024). 

Secara sosial, nyentana memiliki nilai penting dalam menjaga 

kesinambungan garis keturunan dan hak atas warisan keluarga, 

terutama dalam konteks rumah adat (bale) dan tanah pusaka. 

Laki-laki yang nyentana dianggap telah “diangkat” menjadi anak 

oleh mertua dan memikul kewajiban yang sama seperti anak laki-

laki kandung, termasuk dalam hal merawat orang tua perempuan 

dan menjaga kelangsungan ritual adat keluarga. Meski berbeda 

dengan sistem patriarki dominan, bentuk perkawinan ini diterima 

luas di Bali sebagai mekanisme adaptif dalam pelestarian struktur 

keluarga dan adat. 

e. Perkawinan Eksogami Marga 

Perkawinan eksogami marga merupakan prinsip penting dalam 

sistem kekerabatan adat seperti pada masyarakat Batak dan 



98  Hukum Adat  

Toraja. Eksogami berarti larangan menikah dengan orang yang 

berasal dari marga atau klan yang sama, karena dianggap masih 

satu garis keturunan atau saudara sedarah. Dalam budaya Batak, 

misalnya, seseorang yang bermarga “Saragih” tidak boleh 

menikahi orang bermarga “Saragih” lainnya, karena dianggap 

satu “pomparan” atau keturunan leluhur yang sama. Pelanggaran 

terhadap prinsip ini dianggap sebagai pelanggaran berat terhadap 

norma adat dan dapat menimbulkan sanksi sosial, bahkan 

pengucilan dari komunitas (Siahaan, 2016). 

Prinsip eksogami tidak hanya berfungsi menjaga kesucian garis 

keturunan, tetapi juga memperluas jaringan sosial dan 

memperkuat hubungan antarmarga. Dalam masyarakat adat 

Toraja, praktik serupa dijalankan untuk mencegah perkawinan 

sedarah yang dianggap merusak keseimbangan sosial dan 

spiritual. Selain itu, perkawinan eksogami berperan dalam 

memperkuat solidaritas komunal karena setiap perkawinan 

membentuk ikatan sosial baru antar keluarga besar.  

 

2. Tahapan Perkawinan Adat 

Secara umum, tahapan perkawinan adat terdiri dari beberapa fase 

yang bersifat seremonial dan sosial. Tahapan ini berfungsi untuk 

memperkuat ikatan antar keluarga dan sebagai mekanisme pengakuan 

sosial atas sahnya suatu perkawinan. Berikut tahapan yang lazim ditemui 

di berbagai adat: 

a. Penjajakan dan Lamaran 

Tahapan penjajakan dan lamaran dalam perkawinan adat 

merupakan langkah awal yang sangat penting karena 

mencerminkan niat baik, penghormatan terhadap keluarga calon 

pasangan, serta bentuk kesopanan dalam proses membangun 

ikatan pernikahan. Tahapan ini dikenal dengan berbagai istilah 

tergantung budaya masing-masing daerah. Di Jawa disebut 

nglamar, di Bali disebut marejek, di Bugis dikenal sebagai 

mapaja, sementara di Minangkabau disebut meminang. 

Umumnya, proses ini dilakukan oleh pihak laki-laki yang 

mengutus anggota keluarga atau tokoh adat untuk menyampaikan 

niat melamar perempuan kepada keluarganya. 

Pada masyarakat Minangkabau, sistem matrilineal membalik 

peran umum ini. Justru pihak perempuan yang lebih aktif dalam 



 99  Buku Ajar 

proses penjajakan karena garis keturunan dan warisan diturunkan 

dari ibu. Oleh karena itu, pihak keluarga perempuan akan 

mencari laki-laki yang dianggap layak menjadi suami dan masuk 

ke dalam kaum perempuan melalui pernikahan. Ini menunjukkan 

bahwa hukum adat dapat sangat beragam dan kontekstual sesuai 

sistem sosial yang dianut masyarakat adat tersebut (Asmaniar, 

2018). 

b. Penentuan Maskawin atau Belis 

Penentuan maskawin atau belis merupakan tahap penting dalam 

proses perkawinan adat yang mencerminkan penghormatan, 

tanggung jawab, dan nilai simbolik dalam hubungan antar 

keluarga. Maskawin adalah pemberian dari pihak laki-laki 

kepada pihak perempuan sebagai bentuk penghargaan atas 

perempuan yang akan dinikahi. Di banyak masyarakat adat 

Indonesia, maskawin memiliki bentuk dan istilah yang berbeda-

beda. Dalam masyarakat Batak, misalnya, maskawin dikenal 

sebagai sinamot, sementara dalam masyarakat Flores dan 

sebagian wilayah Nusa Tenggara Timur, istilah yang digunakan 

adalah belis (Jannah et al., 2022). 

Nilai maskawin atau belis tidak semata-mata diukur dari 

besarnya jumlah uang atau harta yang diberikan, tetapi dari 

makna sosial dan kultural yang terkandung di dalamnya. 

Maskawin bisa berupa uang, emas, ternak, kain adat, atau bahkan 

benda pusaka seperti keris dan tombak. Penentuan nilai dan jenis 

maskawin dilakukan melalui musyawarah antara kedua keluarga, 

dan biasanya disesuaikan dengan kemampuan pihak laki-laki 

serta adat yang berlaku dalam komunitas tersebut. Dalam 

beberapa kasus, besaran maskawin juga mencerminkan status 

sosial keluarga perempuan atau tingkat pendidikan calon 

mempelai wanita. 

c. Upacara Adat dan Pemberkatan Perkawinan 

Upacara adat dan pemberkatan merupakan puncak dari rangkaian 

tahapan perkawinan dalam hukum adat yang memiliki nilai 

sakral dan simbolis yang tinggi. Tahapan ini tidak hanya 

menandai persatuan dua individu, tetapi juga penyatuan dua 

keluarga besar secara sosial dan spiritual. Setiap suku memiliki 

bentuk upacara yang khas sesuai dengan tradisi dan sistem 

kepercayaannya. Dalam masyarakat Jawa, misalnya, dikenal 



100  Hukum Adat  

ritual panggih yang merupakan pertemuan simbolis antara 

mempelai pria dan wanita setelah prosesi akad atau ijab kabul. 

Ritual ini disertai dengan simbol-simbol keseimbangan, 

kesetiaan, dan harapan akan kehidupan rumah tangga yang 

harmonis. 

Di Bali, prosesi perkawinan disebut makawin, yang merupakan 

upacara keagamaan Hindu. Upacara ini biasanya dipimpin oleh 

pemangku atau pendeta dan diiringi dengan persembahan serta 

pembacaan mantra-mantra suci. Makawin bukan hanya 

pengesahan ikatan pernikahan secara adat, tetapi juga secara 

religius, sehingga memiliki konsekuensi hukum spiritual dalam 

masyarakat Hindu Bali. Sementara itu, dalam masyarakat Toraja, 

dikenal upacara rambu tuka yang berlangsung meriah dan 

berhari-hari. Upacara ini menampilkan pertunjukan budaya 

seperti tarian adat, musik bambu, serta penyembelihan hewan 

sebagai persembahan kepada leluhur. 

d. Pesta Perkawinan 

Pesta perkawinan dalam tradisi adat Indonesia merupakan tahap 

akhir dari proses pernikahan yang memiliki fungsi sosial penting. 

Selain sebagai bentuk ekspresi kebahagiaan atas bersatunya dua 

insan dan keluarga, pesta ini juga menjadi media pengumuman 

kepada masyarakat bahwa sebuah ikatan sah telah terbentuk. 

Dalam pesta tersebut, keluarga besar, tetangga, kerabat jauh, 

hingga tokoh masyarakat diundang untuk menyaksikan dan 

merayakan momen bersejarah ini. Kehadiran para undangan juga 

bermakna sebagai legitimasi sosial atas ikatan yang telah 

dibentuk melalui proses adat sebelumnya. 

Pada budaya Jawa, misalnya, setelah upacara pernikahan 

dilangsungkan di rumah mempelai perempuan, akan ada acara 

lanjutan yang disebut ngunduh mantu. Ini adalah pesta yang 

diadakan oleh pihak keluarga laki-laki sebagai bentuk 

penerimaan secara resmi terhadap menantu perempuan ke dalam 

keluarga. Tradisi ini memperlihatkan bagaimana kedua belah 

pihak memiliki tanggung jawab dan kehormatan yang sama 

dalam menyambut fase baru kehidupan anak-anak. Prosesi ini 

biasanya dilengkapi dengan arak-arakan, pertunjukan seni 

tradisional seperti wayang, gamelan, atau reog, tergantung latar 

budaya masing-masing daerah. 



 101  Buku Ajar 

e. Pasca-Perkawinan: Adaptasi dan Penempatan 

Tahap pasca-perkawinan dalam hukum adat tidak kalah penting 

dibandingkan tahapan-tahapan sebelumnya karena berkaitan 

langsung dengan penyesuaian hidup antara pasangan suami istri 

dalam konteks sosial dan budaya keluarga besar. Salah satu isu 

utama dalam tahap ini adalah penempatan tempat tinggal. Dalam 

masyarakat Minangkabau yang menganut sistem matrilineal, 

suami akan tinggal di rumah istri (matrilokal), dan anak-anak 

akan mengikuti garis keturunan ibu. Sistem ini menjamin 

keberlanjutan harta pusaka dan adat melalui jalur perempuan, 

sekaligus memperkuat ikatan internal keluarga kaum ibu. 

Pada masyarakat Batak atau Bali yang menganut sistem 

patrilineal, istri akan pindah ke rumah suami atau lingkungan 

keluarga suami (patrilokal). Dalam sistem ini, anak-anak 

dianggap sebagai bagian dari marga ayahnya, dan seluruh hak 

serta tanggung jawab sosial diwariskan melalui garis keturunan 

laki-laki. Penempatan pasca-perkawinan ini juga akan 

memengaruhi struktur pewarisan, di mana anak laki-laki 

umumnya menjadi ahli waris utama, terutama dalam kaitannya 

dengan tanah, rumah, atau jabatan adat. Dalam beberapa kasus, 

keputusan mengenai tempat tinggal bisa dinegosiasikan jika 

terdapat kebutuhan khusus, seperti peran perempuan sebagai 

anak tunggal atau penerus keluarga. 

 

C. Harta Perkawinan (Harta Gono-gini, Warisan) 

 

Pada konteks hukum adat Indonesia, perkawinan tidak hanya 

dipandang sebagai ikatan antara dua individu, tetapi juga sebagai 

penyatuan dua keluarga besar. Hubungan ini menciptakan konsekuensi 

hukum, termasuk dalam hal kepemilikan dan pengelolaan harta. Istilah 

yang sering muncul dalam konteks ini adalah "harta gono-gini", yang 

merujuk pada harta bersama yang diperoleh selama perkawinan 

berlangsung, serta harta warisan, yang biasanya diturunkan berdasarkan 

sistem pewarisan adat setempat. Keduanya diatur oleh nilai-nilai lokal 

yang berkembang dalam komunitas masyarakat adat masing-masing. 

 

1. Harta Gono-Gini dalam Perspektif Hukum Adat 



102  Hukum Adat  

Pada hukum adat, harta gono-gini tidak selalu memiliki definisi 

yang seragam, mengingat keberagaman budaya hukum adat di 

Indonesia. Namun, secara umum, harta gono-gini merujuk pada harta 

kekayaan yang diperoleh selama masa perkawinan, yang biasanya 

dianggap sebagai milik bersama suami dan istri, terlepas dari siapa yang 

mencari atau menghasilkan. Beberapa komunitas adat, seperti 

masyarakat Bali dan Jawa, memandang harta gono-gini sebagai simbol 

kerja sama antara suami dan istri dalam membina rumah tangga. Dalam 

beberapa kasus, harta gono-gini dapat mencakup tanah, rumah, 

perhiasan, dan hasil usaha (Ismail, 2020). 

Pada banyak sistem hukum adat, terdapat pemisahan yang jelas 

antara harta gono-gini dan harta asal atau harta bawaan. Harta asal adalah 

harta yang dibawa oleh masing-masing pasangan ke dalam perkawinan, 

termasuk harta warisan atau hadiah keluarga. Harta ini biasanya tidak 

termasuk dalam pembagian gono-gini jika terjadi perceraian atau 

kematian. Contoh: Di Minangkabau, harta pusaka tinggi (harta yang 

diwariskan turun-temurun dalam garis ibu) tidak dapat diklaim oleh 

suami meskipun dalam ikatan perkawinan. 

Pembagian harta gono-gini biasanya dilakukan berdasarkan 

musyawarah keluarga besar. Jika terjadi perceraian atau kematian salah 

satu pihak, pembagian dilakukan secara adil, namun tetap 

memperhatikan adat setempat. Di beberapa komunitas seperti di daerah 

Bugis dan Toraja, penyelesaian sengketa harta gono-gini dilakukan 

melalui lembaga adat sebelum masuk ke pengadilan formal. Hukum adat 

lebih mengedepankan pendekatan restoratif dan kekeluargaan daripada 

pendekatan yuridis formal. Proses pembagian kerap melibatkan tokoh 

adat sebagai penengah yang memahami nilai budaya setempat. 

 

2. Harta Warisan dalam Hukum Adat Perkawinan 

Pada banyak komunitas adat, warisan yang diterima oleh salah 

satu pasangan selama masa perkawinan tidak otomatis menjadi bagian 

dari harta gono-gini. Harta tersebut tetap dianggap sebagai milik pribadi 

pewaris, dan akan diteruskan kepada keturunan atau pihak yang 

ditentukan dalam sistem pewarisan adat. Namun, dalam praktiknya 

terdapat fleksibilitas. Misalnya, dalam masyarakat Dayak, harta yang 

diwarisi oleh suami dapat digunakan bersama selama perkawinan, tetapi 

akan kembali kepada garis keluarga asal bila terjadi perceraian. Sistem 

pewarisan hukum adat sangat dipengaruhi oleh sistem kekerabatan: 



 103  Buku Ajar 

a. Patrilineal (seperti di Batak): warisan jatuh kepada keturunan 

laki-laki dari pihak ayah. 

b. Matrilineal (seperti di Minangkabau): warisan diturunkan dari 

ibu kepada anak perempuan. 

c. Bilateral (seperti di Jawa dan Bali): pembagian warisan lebih 

fleksibel, tergantung musyawarah keluarga. 

Kedudukan perempuan dan laki-laki dalam menerima warisan 

pun tergantung pada sistem tersebut. Dalam sistem matrilineal, misalnya, 

suami bukan bagian dari ahli waris karena ia dianggap “orang luar” dari 

sistem kekerabatan istrinya. 

 

D. Latihan Soal Bab VII 

 

Latihan Soal Bab VII disusun untuk membantu pembaca 

memahami secara mendalam konsep, prinsip, dan praktik hukum adat 

yang berkaitan dengan perkawinan dalam masyarakat adat Indonesia. 

Melalui latihan soal berbentuk esai, pembaca didorong untuk 

menganalisis perbedaan sistem perkawinan adat di berbagai daerah, 

memahami norma-norma adat yang mengatur proses dan syarat 

perkawinan.  

1. Jelaskan pengertian dan tujuan perkawinan menurut hukum adat 

serta perbedaannya dengan pengertian dalam hukum positif 

Indonesia! 

2. Jelaskan unsur-unsur umum dalam perkawinan adat! 

3. Jelaskan bentuk-bentuk perkawinan dalam masyarakat adat 

Indonesia! 

4. Uraikan tahapan-tahapan perkawinan adat yang umum berlaku di 

masyarakat adat! 

5. Jelaskan pengertian harta gono-gini menurut hukum adat, dan 

bagaimana mekanisme pembagian harta tersebut! 

 

 

 

 

 

 

 

 



104  Hukum Adat  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 105  Buku Ajar 

BAB VIII 

HUKUM ADAT TENTANG 

PERDATA 
 

 

Kemampuan Akhir yang Diharapkan 

Mampu memahami terkait dengan perikatan dalam hukum adat, 

memahami jual beli, tukar menukar, hibah, sewa dalam konteks adat, 

serta memahami tanggung jawab sosial dan etika dalam transaksi adat. 

Sehingga pembaca dapat mampu menganalisis tanggung jawab sosial 

dan etika dalam setiap transaksi adat, serta menilai pentingnya 

menjaga keseimbangan dan keharmonisan dalam hubungan hukum 

antarwarga masyarakat adat. 

Materi Pembelajaran 

• Perikatan dalam Hukum Adat 

• Jual Beli, Tukar Menukar, Hibah, Sewa dalam Konteks Adat 

• Tanggung Jawab Sosial dan Etika dalam Transaksi Adat 

• Latihan Soal Bab VIII 

 

 

A. Perikatan dalam Hukum Adat 

 

Perikatan dalam hukum adat dapat dipahami sebagai hubungan 

hukum antara dua pihak atau lebih yang menimbulkan kewajiban dan 

hak berdasarkan kesepakatan, adat istiadat, atau kejadian tertentu yang 

diakui oleh komunitas adat. Hubungan ini bukan semata-mata bersifat 

kontraktual seperti dalam hukum perdata barat, tetapi juga dapat 

bersumber dari hubungan kekeluargaan, gotong royong, dan rasa 

keadilan komunal. Dalam hukum adat tidak dikenal konsep perikatan 

yang dikodifikasikan seperti dalam Kitab Undang-Undang Hukum 

Perdata (KUH Perdata). Sebaliknya, perikatan muncul sebagai akibat 

dari interaksi sosial dan hubungan timbal balik yang hidup dan 



106  Hukum Adat  

berkembang dalam masyarakat adat. Sifat dari perikatan dalam hukum 

adat cenderung fleksibel dan lebih menekankan pada aspek moral 

daripada aspek formal-legal. Dalam praktiknya, bentuk-bentuk perikatan 

dalam hukum adat mencakup: 

 

1. Perikatan Jual Beli 

Pada masyarakat adat, perikatan jual beli memiliki karakteristik 

yang khas dan berbeda dari sistem hukum positif modern. Jual beli 

dilakukan berdasarkan asas kepercayaan, kejujuran, dan kesepakatan 

bersama yang disaksikan oleh tokoh adat atau tetua kampung. Transaksi 

semacam ini tidak selalu memerlukan bukti tertulis atau dokumen resmi, 

tetapi tetap dianggap sah secara adat karena mengikat secara moral dan 

sosial. Kekuatan hukum dalam jual beli adat terletak pada legitimasi 

komunitas adat yang mengakui terjadinya peralihan hak kepemilikan, 

bukan pada formalitas administratif (Yoga, 2023). 

Salah satu contoh nyata dari praktik ini dapat ditemukan dalam 

masyarakat adat di Bali, di mana proses jual beli tanah adat dilakukan 

berdasarkan aturan adat desa yang dikenal sebagai awig-awig. Dalam 

sistem ini, pihak penjual dan pembeli akan bertemu di balai banjar atau 

rumah adat, kemudian disaksikan oleh bendesa adat dan tetua adat 

lainnya, akan menegaskan niat jual beli di hadapan komunitas, yang 

kemudian dicatat secara informal dalam memori kolektif masyarakat 

atau dalam buku catatan desa. Meski tidak terdokumentasi secara legal 

formal, transaksi tersebut mengikat secara adat dan memiliki 

konsekuensi sosial. 

Prinsip utama dalam jual beli adat adalah kejujuran dan tanggung 

jawab sosial. Jika salah satu pihak ingkar atau terjadi perselisihan, maka 

penyelesaiannya dilakukan melalui lembaga adat, bukan pengadilan 

negara. Lembaga adat akan menilai bukti berupa kesaksian lisan, 

keberadaan saksi saat transaksi, dan kesesuaian tindakan dengan norma 

adat. Ini mencerminkan pentingnya nilai-nilai sosial dan spiritual yang 

mendasari praktik ekonomi masyarakat adat. Namun, seiring dengan 

modernisasi dan tekanan legal formal dari negara, praktik jual beli adat 

menghadapi tantangan serius. Kurangnya pengakuan formal dari negara 

terhadap transaksi adat menyebabkan banyak sengketa tanah adat, 

terutama saat tanah tersebut hendak dialihkan atau dikembangkan.  

 

 



 107  Buku Ajar 

2. Perikatan Pinjam Meminjam 

Perikatan pinjam meminjam dalam masyarakat adat, terutama di 

komunitas pedesaan, berlangsung secara informal namun sangat kuat 

secara sosial. Bentuk pinjaman ini tidak melibatkan lembaga keuangan 

formal, melainkan dilakukan atas dasar kepercayaan, saling mengenal, 

dan ikatan kekerabatan. Biasanya, yang dipinjamkan bukan hanya uang, 

melainkan juga alat pertanian, ternak, atau tenaga kerja. Dalam 

masyarakat adat, perjanjian pinjam meminjam tidak diikat oleh kontrak 

tertulis, melainkan oleh norma dan nilai sosial yang berlaku dalam 

komunitas. 

Salah satu ciri utama dari praktik pinjam meminjam ini adalah 

tidak adanya bunga atau keuntungan finansial yang dibebankan kepada 

peminjam. Prinsip gotong royong dan tolong-menolong menjadi dasar 

utama praktik ini. Misalnya, dalam masyarakat agraris di Jawa atau 

Sumatera, peminjaman cangkul, kerbau bajak, atau bahkan benih 

tanaman terjadi tanpa perhitungan keuntungan pribadi, tetapi sebagai 

bentuk solidaritas. Hubungan sosial yang erat menciptakan jaminan 

moral yang lebih kuat daripada jaminan hukum formal. 

Reputasi seseorang dalam komunitas adat menjadi jaminan 

utama dalam perikatan ini. Jika seseorang dikenal jujur dan bertanggung 

jawab, maka ia mudah mendapatkan pinjaman meskipun tanpa agunan. 

Sebaliknya, jika seseorang dikenal ingkar janji, maka ia akan mengalami 

kesulitan besar dalam mendapatkan bantuan serupa di masa depan. 

Sanksi sosial seperti pengucilan atau pengurangan kepercayaan 

masyarakat menjadi hukuman yang lebih berat daripada denda material. 

 

3. Perikatan Upah dan Kerja 

Perikatan upah dan kerja dalam masyarakat adat sering kali tidak 

berlandaskan pada kontrak tertulis atau sistem upah formal seperti dalam 

praktik kerja modern. Sebaliknya, bentuk perikatan ini lebih banyak 

dijalankan berdasarkan asas gotong royong, kekeluargaan, dan timbal 

balik. Masyarakat adat memiliki sistem sosial yang mendorong warga 

untuk saling membantu dalam pekerjaan kolektif seperti panen, 

membangun rumah, atau memperbaiki jalan desa. Bentuk kerja ini bukan 

semata-mata karena kebutuhan ekonomi, melainkan karena ikatan sosial 

yang kuat dalam komunitas. 

Pembayaran atau imbalan atas pekerjaan sering kali tidak 

dilakukan dalam bentuk uang, melainkan dalam bentuk barang atau jasa. 



108  Hukum Adat  

Misalnya, seseorang yang membantu dalam pembangunan rumah akan 

dibalas tenaganya ketika ia sendiri membutuhkan bantuan serupa. Di 

masyarakat pedesaan Jawa, praktik seperti ini dikenal dengan istilah 

"sambatan," yaitu bentuk kerja bakti yang dilakukan secara bergantian 

antarwarga. Di beberapa daerah lain seperti Minahasa atau Flores, 

praktik serupa dilakukan dalam acara panen, pernikahan, atau kematian, 

dengan prinsip timbal balik sebagai dasar perikatannya. 

Imbal jasa berupa barang juga jamak ditemui. Misalnya, 

seseorang yang membantu dalam pekerjaan ladang bisa diberi hasil 

panen, makanan, atau ternak kecil sebagai ucapan terima kasih. 

Hubungan antara pemberi kerja dan pekerja tidak semata-mata hubungan 

ekonomi, tetapi lebih merupakan bagian dari kewajiban moral dan sosial 

dalam menjaga keharmonisan komunitas. Dalam konteks ini, kerja 

bukan hanya aktivitas ekonomi, tetapi juga simbol kohesi sosial dan 

tanggung jawab bersama. Meskipun bentuk kerja dan upah dalam 

masyarakat adat tampak sederhana, perikatan ini memiliki nilai etis dan 

stabilitas sosial yang tinggi. Sistem gotong royong ini menghindarkan 

masyarakat dari kesenjangan sosial yang tajam dan menciptakan jaring 

pengaman sosial alami.  

 

4. Perikatan Pernikahan 

Perikatan pernikahan dalam masyarakat adat tidak hanya 

melibatkan dua individu yang menikah, tetapi juga merupakan ikatan 

antara dua keluarga besar. Perikatan ini mencakup berbagai aspek sosial, 

ekonomi, dan budaya yang diatur melalui norma-norma adat. Salah satu 

komponen penting dalam perikatan pernikahan adalah mas kawin atau 

belis, yang merupakan bentuk penghormatan dari pihak laki-laki kepada 

keluarga perempuan. Nilainya bisa bervariasi, tergantung pada status 

sosial, adat istiadat lokal, dan kesepakatan kedua belah pihak. 

Mas kawin bukan hanya simbol kesanggupan laki-laki untuk 

bertanggung jawab terhadap istrinya, tetapi juga menjadi bagian dari 

mekanisme sosial yang mengatur hubungan antarkeluarga. Dalam 

masyarakat Batak, misalnya, mas kawin disebut sinamot, dan dalam 

masyarakat Flores disebut belis. Negosiasi mengenai besarnya mas 

kawin sering kali melibatkan tokoh adat, yang menjamin bahwa 

prosesnya adil dan mencerminkan kedudukan masing-masing keluarga. 

Hal ini menunjukkan bahwa pernikahan adat adalah hasil dari konsensus 

kolektif, bukan hanya keputusan pribadi. 



 109  Buku Ajar 

Perikatan pernikahan juga mencakup kesepakatan mengenai hak 

dan kewajiban kedua pihak, baik pasangan suami istri maupun keluarga 

besar. Dalam budaya adat, misalnya, ada kewajiban bagi pihak suami 

untuk ikut terlibat dalam urusan keluarga istri, terutama jika tinggal 

dalam sistem matrilokal. Begitu pula, pihak istri sering kali diwajibkan 

untuk mendukung aktivitas sosial atau keagamaan keluarga suami, 

terutama dalam sistem patrilokal. Kesepakatan ini bisa tidak tertulis, 

namun bersifat mengikat secara moral dan sosial. 

 

5. Perikatan Tukar-Menukar 

Perikatan tukar-menukar dalam masyarakat adat merupakan 

bentuk transaksi ekonomi tradisional yang berlangsung tanpa 

menggunakan alat tukar berupa uang. Praktik ini lazim ditemukan di 

komunitas-komunitas adat pedesaan, di mana kebutuhan sehari-hari 

dipenuhi melalui pertukaran barang secara langsung, misalnya hasil 

pertanian ditukar dengan ternak, atau hasil kerajinan ditukar dengan 

bahan makanan. Perikatan ini berjalan berdasarkan asas saling percaya, 

karena para pelakunya biasanya berasal dari komunitas yang saling 

mengenal dan terikat oleh norma adat yang kuat. 

Pada sistem ini, kepercayaan menjadi dasar utama karena tidak 

ada kontrak tertulis atau jaminan hukum formal. Komunitas memegang 

teguh nilai kejujuran dan kesetiaan dalam bertransaksi. Sebagai contoh, 

seorang petani padi dapat menukar hasil panennya dengan hasil 

tangkapan nelayan tanpa nilai tukar yang baku, tetapi berdasar 

kesepakatan lisan dan rasa keadilan bersama. Jika salah satu pihak 

merasa dirugikan, penyelesaiannya dilakukan melalui mediasi oleh 

tokoh adat atau kepala kampung, bukan lembaga formal. 

Tukar-menukar juga memperkuat solidaritas sosial dalam 

masyarakat adat. Transaksi ini mempererat hubungan antarkeluarga dan 

antarkelompok karena tercipta keterikatan timbal balik. Pola ini juga 

mencerminkan sistem ekonomi berbasis komunal, di mana keuntungan 

bersama lebih diutamakan daripada akumulasi kekayaan pribadi. Dalam 

konteks ini, pertukaran barang sering dilakukan dalam momen-momen 

tertentu seperti upacara adat, musim panen, atau acara keluarga besar. 

Meskipun praktik tukar-menukar semakin jarang dijumpai akibat 

penetrasi ekonomi modern, di beberapa daerah seperti pedalaman 

Kalimantan, Nusa Tenggara, dan Papua, bentuk ini masih lestari. Ia 



110  Hukum Adat  

menjadi simbol keberlanjutan kearifan lokal yang menempatkan nilai-

nilai sosial dan kemanusiaan di atas nilai ekonomi semata.  

 

B. Jual Beli, Tukar Menukar, Hibah, Sewa dalam Konteks Adat 

 

Hukum adat Indonesia sebagai sistem hukum yang hidup (living 

law) berakar pada nilai-nilai tradisional masyarakat Nusantara. Dalam 

konteks hukum perdata adat, aktivitas-aktivitas ekonomi seperti jual beli, 

tukar menukar, hibah, dan sewa tidak hanya diatur oleh prinsip-prinsip 

hukum formil, tetapi juga oleh norma sosial dan budaya lokal. Aktivitas 

ini merupakan bagian penting dari hubungan sosial-ekonomi 

antarindividu atau antarkelompok yang dibingkai dalam nilai-nilai 

kepercayaan, kekeluargaan, dan keseimbangan sosial. Berbeda dari 

hukum perdata barat yang menekankan legalitas dokumen dan kepastian 

hukum kontraktual, hukum adat bersifat fleksibel, informal, dan 

menyesuaikan dengan kearifan lokal masyarakat masing-masing.  

 

1. Jual Beli dalam Hukum Adat 

Pada hukum adat, jual beli tidak hanya dimaknai sebagai 

pertukaran barang dengan uang, tetapi juga sebagai proses sosial yang 

melibatkan kepercayaan dan kesepakatan komunitas. Biasanya 

dilakukan secara lisan, disaksikan tokoh adat, dan tidak menggunakan 

akta tertulis sebagaimana dalam hukum perdata barat. Ciri-ciri: 

a. Dilakukan secara lisan. 

b. Ada saksi dari tokoh masyarakat atau keluarga besar. 

c. Terkait adat lokal (misalnya awig-awig di Bali, perarem di 

Lombok). 

d. Pembayaran bisa dilakukan secara bertahap, atau dengan 

barang/jasa (barter). 

Meskipun tidak menggunakan dokumen tertulis atau proses 

hukum sebagaimana yang dikenal dalam hukum perdata Barat, transaksi 

jual beli dalam masyarakat adat tetap diakui sebagai sah apabila 

memenuhi unsur kesepakatan, adanya barang, serta kesaksian dari tokoh 

atau tetua adat. Oleh karena itu, meski informal, transaksi tersebut 

mengandung kekuatan hukum sosial yang mengikat para pihak. 

Aspek perlindungan hukum dalam jual beli adat tidak bersifat 

institusional seperti pengadilan formal, melainkan bersumber dari 

legitimasi sosial yang dijaga oleh masyarakat adat itu sendiri. Apabila 



 111  Buku Ajar 

terjadi sengketa atau pelanggaran terhadap kesepakatan jual beli, 

penyelesaiannya diserahkan kepada lembaga adat yang memiliki otoritas 

moral dan sosial. Lembaga adat seperti balai desa, dewan adat, atau 

kepala kampung akan memediasi kedua pihak dan mengambil keputusan 

berdasarkan norma adat, nilai keadilan lokal, serta pertimbangan 

kemaslahatan komunitas. 

Proses penyelesaian sengketa oleh lembaga adat biasanya 

mengedepankan musyawarah mufakat dan rekonsiliasi. Ini sejalan 

dengan prinsip utama dalam hukum adat yang bertujuan menjaga 

harmoni sosial dan menghindari konflik berkepanjangan. Keputusan 

lembaga adat umumnya bersifat final dan ditaati oleh para pihak karena 

adanya tekanan sosial dan norma kolektif. Selain itu, sanksi adat seperti 

denda simbolik atau kewajiban sosial dapat dijatuhkan untuk 

mengembalikan keseimbangan relasi antarwarga. 

Meskipun praktik ini menghadapi tantangan dalam konteks 

modernisasi dan tumpang tindih dengan sistem hukum negara, kekuatan 

jual beli adat tetap relevan dalam banyak komunitas pedesaan. 

Pengakuan terhadap sistem hukum adat dalam Undang-Undang Nomor 

6 Tahun 2014 tentang Desa menunjukkan adanya upaya integrasi antara 

hukum adat dan hukum nasional. Ini menjadi peluang untuk memperkuat 

perlindungan hukum dalam jual beli berbasis adat tanpa menghilangkan 

nilai-nilai lokal yang telah lama menjadi fondasi interaksi sosial dan 

ekonomi masyarakat adat. 

 

2. Tukar Menukar dalam Hukum Adat 

Tukar menukar atau barter adalah bentuk perikatan yang sangat 

tua dalam masyarakat adat. Praktik ini mencerminkan nilai-nilai 

kolektivitas dan kerja sama sosial, serta sering digunakan dalam 

komunitas pedalaman atau wilayah terpencil yang tidak terlalu 

mengandalkan uang. Karakteristik: 

a. Bersifat saling menguntungkan dan non-moneter. 

b. Biasanya dilakukan dalam komunitas yang memiliki nilai 

solidaritas tinggi. 

c. Tidak jarang dilakukan dalam bentuk tukar jasa atau tukar hasil 

pertanian. 

Transaksi ini umumnya dilakukan tanpa dokumen tertulis dan 

lebih bertumpu pada asas saling percaya. Barang yang dipertukarkan bisa 

berupa hasil pertanian, hasil hutan, kerajinan tangan, atau ternak. Nilai 



112  Hukum Adat  

dari barang tersebut tidak selalu diukur secara kuantitatif, melainkan juga 

kualitatif, seperti kesetaraan manfaat atau makna simbolik bagi masing-

masing pihak. 

Nilai hukum dalam tukar menukar adat bersumber dari norma 

adat yang hidup dan berkembang dalam masyarakat. Transaksi semacam 

ini tidak hanya dinilai dari hasil akhir, tetapi juga dari proses 

pelaksanaannya yang menjunjung tinggi kejujuran, rasa hormat, dan 

keberlanjutan hubungan antarkeluarga atau antarkelompok. Oleh karena 

itu, sistem sosial menjadi pengontrol utama jalannya transaksi. Ketika 

satu pihak tidak menepati kesepakatan atau mencoba menipu, tindakan 

tersebut dianggap mencederai tatanan sosial dan merusak kepercayaan 

bersama. 

Sanksi atas pelanggaran dalam tukar menukar adat tidak 

ditentukan oleh hukum tertulis, melainkan dijatuhkan melalui 

mekanisme hukum adat. Bentuknya bisa berupa pembayaran denda adat, 

permintaan maaf secara terbuka, atau dalam kasus yang berat, pelaku 

dapat dikenai sanksi sosial seperti pengucilan dari pergaulan masyarakat. 

Sanksi semacam ini cukup efektif karena berpengaruh langsung terhadap 

posisi sosial pelaku dalam komunitasnya. Dalam beberapa masyarakat 

adat di Nusa Tenggara Timur dan Kalimantan, bentuk sanksi juga 

disesuaikan dengan sistem kepercayaan lokal. 

Tukar menukar dalam hukum adat mencerminkan sistem nilai 

yang menekankan keseimbangan, keadilan, dan rasa saling menghargai. 

Praktik ini menegaskan bahwa hukum adat tidak hanya mengatur hal-hal 

besar seperti warisan atau tanah ulayat, tetapi juga mengatur interaksi 

ekonomi sehari-hari dengan cara yang sederhana namun mengikat. Di 

tengah modernisasi, praktik ini tetap bertahan di banyak wilayah karena 

memiliki fleksibilitas yang kuat serta mampu menjawab kebutuhan 

sosial dan ekonomi masyarakat adat tanpa meninggalkan nilai-nilai 

lokal. 

 

3. Hibah dalam Hukum Adat 

Hibah dalam hukum adat adalah pemberian suatu barang atau hak 

kepada orang lain secara sukarela, sering kali dalam rangka memperkuat 

hubungan sosial atau untuk tujuan spiritual, bukan sekadar materiil. Ciri 

Khas Hibah Adat: 

a. Dilakukan dalam hubungan kekerabatan, bukan antar pihak 

asing. 



 113  Buku Ajar 

b. Bisa terjadi dalam konteks ritual atau adat, seperti pemberian 

tanah kepada anak perempuan saat menikah. 

c. Kadang bersifat berkala atau simbolis, bukan satu kali langsung. 

d. Dapat disertai upacara adat sebagai bentuk pengesahan. 

Hibah bisa berupa tanah, rumah, hewan ternak, maupun benda 

pusaka dan biasanya diberikan dalam konteks kekeluargaan atau 

hubungan sosial yang erat. Dalam masyarakat adat, hibah tidak hanya 

dimaknai sebagai transaksi materi, tetapi juga sebagai simbol 

kepercayaan, penghormatan, dan ikatan sosial antarindividu atau 

keluarga. Pemberian hibah sering kali dilakukan secara lisan di hadapan 

para saksi adat atau tokoh masyarakat. 

Aspek yuridis hibah adat mengalami dinamika ketika dihadapkan 

pada sistem hukum nasional. Meskipun dilakukan tanpa akta resmi atau 

surat tertulis, hibah yang telah diterima dan diakui oleh komunitas adat 

tetap memiliki kekuatan hukum sosial yang kuat. Dalam beberapa kasus, 

hibah adat dapat memperoleh pengakuan hukum formal apabila 

dibuatkan akta pengakuan di kemudian hari atau disahkan melalui proses 

di pengadilan. Namun, penting dicatat bahwa inti dari keabsahan hibah 

adat tetap terletak pada pengakuan komunitas adat yang bersangkutan. 

Pengakuan komunitas adat menjadi jaminan utama dari sahnya 

suatu hibah. Apabila muncul sengketa di kemudian hari, pihak yang 

merasa dirugikan dapat membawa kasus tersebut ke lembaga adat untuk 

diselesaikan. Lembaga adat akan menilai apakah hibah tersebut sesuai 

dengan norma-norma adat yang berlaku, seperti kesaksian dari tetua 

adat, kesesuaian niat pemberi dan penerima, serta kondisi sosial ketika 

hibah dilakukan. Dalam beberapa masyarakat, pelanggaran terhadap 

norma hibah bisa dikenai sanksi moral maupun sosial. 

 

4. Sewa dalam Hukum Adat 

Sewa dalam hukum adat biasanya melibatkan penggunaan tanah, 

rumah, atau alat produksi milik orang lain dengan imbalan tertentu. 

Sistem sewa ini sering kali tidak mengenal kontrak tertulis, tetapi 

didasarkan pada kepercayaan dan kesepakatan informal. Ciri Khas Sewa 

Adat: 

a. Kesepakatan lisan dan berdasarkan norma adat. 

b. Imbalan sewa bisa berupa hasil panen, bukan uang. 

c. Dalam banyak kasus, tidak berbatas waktu jelas, tetapi 

berdasarkan musim tanam atau waktu adat. 



114  Hukum Adat  

d. Diatur oleh nilai timbal balik dan gotong royong. 

Pada hukum adat, praktik sewa atau penyewaan lazim terjadi 

dalam kehidupan masyarakat tradisional, terutama pada lahan pertanian, 

rumah, alat kerja, atau hewan ternak. Perjanjian sewa biasanya dilakukan 

secara lisan antara pemilik dan penyewa di hadapan saksi, seperti tokoh 

masyarakat atau tetua adat. Kesepakatan tersebut dilandasi oleh asas 

saling percaya, tanggung jawab, dan penghormatan terhadap hak milik. 

Tidak ada dokumen tertulis yang mengikat, namun norma sosial dan 

budaya memiliki kekuatan hukum tersendiri dalam menjamin 

pelaksanaan kewajiban kedua belah pihak. 

Sewa dalam hukum adat tidak hanya menyangkut pembayaran 

imbalan berupa uang atau barang, tetapi juga mengandung nilai moral 

dan tanggung jawab sosial. Penyewa berkewajiban menjaga dan 

menggunakan barang yang disewa sebagaimana mestinya, dan 

mengembalikannya dalam kondisi baik sesuai dengan kesepakatan awal. 

Kegagalan dalam memenuhi kewajiban tersebut tidak hanya dianggap 

sebagai pelanggaran perdata, tetapi juga pelanggaran terhadap nilai-nilai 

sosial yang dihormati oleh komunitas adat. 

Jika terjadi pelanggaran oleh penyewa misalnya merusak 

properti, tidak mengembalikan barang tepat waktu, atau melanggar 

kesepakatan maka sanksi adat dapat diberlakukan. Bentuk sanksi ini 

tidak bersifat paksaan negara, melainkan dikeluarkan melalui 

musyawarah adat. Sanksi tersebut bisa berupa penggantian kerugian 

secara material, pengucilan sosial, larangan menyewa lagi di masa 

depan, bahkan dalam kasus berat, pengusiran dari komunitas atau 

pengaduan resmi ke kepala adat. Sanksi ini berfungsi untuk menjaga 

ketertiban sosial dan kepercayaan di dalam komunitas. 

 

C. Tanggung Jawab Sosial dan Etika dalam Transaksi Adat 

 

Hukum adat di Indonesia bukan semata-mata kumpulan norma 

hukum, tetapi mencerminkan sistem nilai dan kebudayaan masyarakat 

lokal yang hidup dan berkembang. Dalam konteks hukum perdata adat, 

transaksi seperti jual beli, tukar menukar, hibah, dan sewa, tidak hanya 

dilandasi oleh kepentingan ekonomi, melainkan juga nilai-nilai tanggung 

jawab sosial dan etika komunitas. Tanggung jawab sosial dalam 

transaksi adat mencerminkan komitmen warga terhadap nilai kejujuran, 

keadilan, keseimbangan, dan keberlanjutan hubungan sosial. Etika adat 



 115  Buku Ajar 

berperan sentral dalam membentuk perilaku individu, memastikan 

integritas dalam interaksi ekonomi, dan menjamin keberlangsungan 

komunitas. Aspek ini membedakan hukum adat dari hukum positif, yang 

lebih menekankan pada legal formalitas. 

Tanggung jawab sosial dalam transaksi adat dapat dipahami 

sebagai kesadaran moral dan sosial seseorang atau kelompok dalam 

menjaga keharmonisan hubungan sosial yang ditimbulkan dari suatu 

transaksi. Transaksi tidak hanya dilihat dari segi untung-rugi ekonomi, 

tetapi juga sebagai ikatan sosial yang membawa konsekuensi sosial, 

budaya, dan spiritual. Masyarakat adat sangat menjunjung tinggi prinsip 

gotong royong, musyawarah, dan kekeluargaan. Dalam transaksi adat, 

pelaku diwajibkan mempertimbangkan dampak terhadap komunitas, 

bukan hanya kepada pihak lawan transaksi. 

Contoh nyata adalah praktik "maro" (bagi hasil pertanian) di 

Jawa, di mana pemilik tanah dan penggarap memiliki tanggung jawab 

sosial untuk menjaga kesetaraan dan saling menghormati. Selanjutnya 

dalam hukum adat, etika komunal memiliki posisi lebih tinggi daripada 

hukum tertulis. Setiap pelaku transaksi diikat oleh norma adat yang tidak 

tertulis tetapi sangat mengikat. Misalnya, dalam jual beli tanah adat, 

pelanggaran etika seperti memanipulasi harga atau tidak melibatkan 

tokoh adat dapat menyebabkan transaksi dibatalkan secara adat 

(Rosyidiana et al., 2023). 

Etika adat mengajarkan pentingnya keadilan relasional, yakni 

keadilan yang menjaga keseimbangan antara hak dan kewajiban dalam 

masyarakat. Pelaku transaksi harus mempertimbangkan kesetaraan dan 

dampak sosial, bukan semata kepentingan pribadi. Misalnya, dalam 

masyarakat Dayak, pertukaran barang atau tanah harus 

memperhitungkan keseimbangan status sosial dan hubungan 

antarkelompok, agar tidak menimbulkan ketimpangan atau kecemburuan 

sosial. 

 

1. Konsultasi dan Keterlibatan Komunitas 

Pada konteks hukum adat, konsultasi dan keterlibatan komunitas 

merupakan fondasi penting dalam setiap bentuk transaksi atau perikatan 

sosial, seperti jual beli tanah, perkawinan, atau pemberian hibah. Tidak 

seperti sistem hukum barat yang individualistik, hukum adat 

mengedepankan kolektivitas dan persetujuan bersama. Oleh karena itu, 

sebelum suatu transaksi dijalankan, terlebih dahulu dilakukan 



116  Hukum Adat  

musyawarah yang melibatkan keluarga besar, tetua adat, atau lembaga 

adat setempat. Proses ini bertujuan untuk mencapai mufakat dan 

memastikan bahwa tindakan yang diambil telah mendapat restu dari 

komunitas. 

Salah satu contohnya adalah dalam transaksi tanah adat. Di 

berbagai wilayah seperti Bali, Papua, dan Kalimantan, tanah tidak bisa 

diperjualbelikan tanpa persetujuan dari komunitas adat. Tanah dianggap 

sebagai milik bersama atau warisan leluhur yang tidak bisa dilepaskan 

begitu saja. Oleh sebab itu, musyawarah komunitas dibutuhkan untuk 

memastikan bahwa kepentingan kolektif tidak dilanggar, dan bahwa 

tidak ada potensi konflik di kemudian hari. Keterlibatan komunitas juga 

menjadi bentuk kontrol sosial yang mencegah penyalahgunaan 

kekuasaan oleh individu. 

Pada urusan perkawinan adat, praktik konsultasi komunitas 

bertujuan untuk menjaga keharmonisan antar keluarga besar dan 

memperkuat ikatan sosial. Penentuan maskawin, penjadwalan upacara, 

hingga peran keluarga dalam prosesi adat, semuanya dibicarakan dalam 

forum keluarga atau pertemuan adat. Proses ini mencerminkan 

pentingnya transparansi dan rasa tanggung jawab terhadap komunitas, 

bukan hanya antara dua individu yang akan menikah. 

 

2. Transparansi dan Kejujuran 

Pada sistem hukum adat, prinsip transparansi dan kejujuran 

menjadi pilar utama yang menopang setiap bentuk transaksi atau 

perikatan, baik dalam jual beli, tukar-menukar, hibah, maupun sewa. 

Nilai-nilai ini bukan hanya aspek moral, melainkan menjadi bagian dari 

etika hukum adat yang mengatur perilaku masyarakat. Setiap pihak 

dalam transaksi diwajibkan menyampaikan kondisi sebenarnya dari 

barang yang ditransaksikan, status hak kepemilikan, serta nilai atau 

harga secara terbuka dan tanpa penipuan. Dalam komunitas yang 

mengedepankan hubungan kekeluargaan dan sosial yang erat, kejujuran 

menjadi dasar dari kepercayaan yang saling dibangun. 

Misalnya, dalam transaksi jual beli tanah adat, pihak penjual 

harus menyatakan secara jelas apakah tanah tersebut merupakan milik 

pribadi, warisan keluarga, atau milik ulayat (komunal). Ketidakjujuran 

dalam menyampaikan status hukum tanah atau kondisi barang akan 

dianggap sebagai bentuk pengkhianatan terhadap komunitas. 

Pelanggaran terhadap prinsip kejujuran ini biasanya tidak diselesaikan di 



 117  Buku Ajar 

pengadilan negara, tetapi melalui mekanisme sanksi adat yang bersifat 

mengikat dan memiliki daya tekan sosial yang tinggi. 

Sanksi adat yang diberikan kepada pelaku penipuan bisa 

bermacam-macam, tergantung pada kesepakatan adat masing-masing 

daerah. Di beberapa wilayah, pelaku bisa dikenai denda berupa uang, 

barang, atau hewan ternak. Dalam kasus yang lebih serius, sanksi bisa 

berupa pengucilan sosial, pemutusan hubungan kekeluargaan, atau 

larangan untuk terlibat dalam kegiatan adat. Efek dari sanksi ini sering 

kali lebih berat daripada hukuman formal, karena menyangkut harga diri 

dan posisi sosial pelaku dalam komunitasnya. 

 

3. Kepedulian terhadap Dampak Sosial 

Pada konteks hukum adat, kepedulian terhadap dampak sosial 

menjadi bagian integral dari etika bermasyarakat dan bertransaksi. Setiap 

tindakan yang dilakukan oleh individu atau kelompok harus 

mempertimbangkan dampaknya terhadap komunitas secara menyeluruh. 

Dalam praktiknya, tanggung jawab sosial ini diwujudkan dalam berbagai 

bentuk, seperti menjaga keseimbangan lingkungan, melindungi sumber 

daya alam, serta memelihara hubungan harmonis antar anggota 

masyarakat. Konsep ini berlaku dalam banyak aspek kehidupan adat, 

termasuk dalam transaksi sewa, hibah, atau tukar-menukar tanah dan 

sumber daya lainnya (Aridi & Permana, 2022). 

Contohnya, dalam praktik penyewaan lahan adat di komunitas 

seperti Baduy atau masyarakat adat di Papua, penyewa diharuskan 

menjaga keutuhan ekosistem yang ada. Tidak diperbolehkan menebang 

pohon sembarangan, merusak struktur tanah, atau mencemari sungai dan 

hutan yang memiliki nilai sakral maupun ekologis tinggi. Sebab bagi 

masyarakat adat, tanah dan hutan bukan hanya aset ekonomi, melainkan 

juga warisan leluhur dan tempat hidup spiritual yang harus dijaga. 

Penyewa yang melanggar aturan ini tidak hanya dianggap merugikan 

pemilik lahan, tetapi juga telah mencederai kehormatan komunitas adat. 

Pelanggaran terhadap prinsip kepedulian sosial dalam hukum 

adat umumnya ditanggapi dengan sanksi yang tegas. Di banyak 

komunitas, sanksi terhadap perusakan lingkungan bisa berupa denda 

adat, pemulihan lingkungan secara sukarela, atau pengucilan sosial. 

Beberapa komunitas adat bahkan dapat memutuskan hubungan sosial 

dengan pelaku, yang berarti pelaku tidak lagi diakui sebagai bagian dari 



118  Hukum Adat  

komunitas tersebut. Dalam hal yang lebih serius, pelaku bisa diminta 

meninggalkan wilayah adat secara permanen. 

 

4. Redistribusi dan Keadilan Sosial 

Pada masyarakat adat, transaksi ekonomi tidak semata-mata 

dilihat sebagai pertukaran materi, tetapi juga sebagai bagian dari sistem 

sosial yang menekankan keseimbangan dan keadilan. Oleh karena itu, 

banyak komunitas adat menerapkan prinsip redistribusi kekayaan demi 

menjaga harmoni dan solidaritas sosial. Misalnya, dalam setiap jual beli 

besar, hibah, atau pernikahan, sebagian hasil transaksi dapat 

dialokasikan untuk kepentingan kolektif seperti perbaikan balai adat, 

pembangunan fasilitas umum, atau pelaksanaan upacara adat yang 

melibatkan seluruh warga komunitas. Praktik ini bukan sekadar bentuk 

amal, tetapi merupakan bagian dari kewajiban sosial dalam menjaga 

kohesi masyarakat. 

Redistribusi juga menjadi sarana penguatan nilai-nilai keadilan 

sosial. Dalam komunitas adat yang masih kuat seperti di Nusa Tenggara 

Timur atau Papua, misalnya, seorang kepala adat atau tokoh masyarakat 

yang menerima keuntungan dari transaksi tertentu sering kali diwajibkan 

untuk membagikan sebagian hasilnya kepada warga yang membutuhkan, 

seperti janda, anak yatim, atau kelompok miskin dalam komunitas 

tersebut. Ini mencerminkan tanggung jawab kolektif untuk memastikan 

bahwa kekayaan tidak terakumulasi hanya pada satu pihak, tetapi 

tersebar secara adil sesuai dengan kebutuhan dan kontribusi masing-

masing individu dalam komunitas. 

Prinsip saling berbagi ini juga memperkuat legitimasi sosial dari 

pelaku transaksi. Orang yang dermawan dan ikut serta dalam kegiatan 

kolektif cenderung mendapatkan penghormatan dan kepercayaan lebih 

tinggi dari komunitas. Sebaliknya, individu yang menyimpan seluruh 

keuntungan untuk dirinya sendiri tanpa memperhatikan kesejahteraan 

komunitas bisa dianggap tidak layak secara adat, bahkan bisa dikenai 

sanksi sosial atau dikucilkan dari keputusan penting masyarakat. 

 

D. Latihan Soal Bab VIII 

 

Latihan Soal Bab VIII disusun untuk menguji pemahaman 

pembaca mengenai pokok-pokok hukum adat perdata yang telah 

dibahas, mulai dari konsep perikatan, transaksi adat, hingga nilai-nilai 



 119  Buku Ajar 

sosial yang melandasinya. Soal-soal ini bertujuan untuk mengasah 

kemampuan analitis dan reflektif pembaca dalam melihat dinamika 

hukum perdata adat yang tidak hanya legal-formal, tetapi juga sarat 

makna kultural dan etika kolektif masyarakat adat. 

1. Jelaskan bagaimana konsep perikatan dalam hukum adat berbeda 

dengan perikatan dalam hukum perdata Barat (BW)! 

2. Uraikan proses jual beli tanah dalam masyarakat adat beserta nilai-

nilai sosial yang mendasarinya! 

3. Bagaimana prinsip etika adat diterapkan dalam praktik hibah antar 

anggota komunitas adat? 

4. Bandingkan pengertian dan pelaksanaan tukar-menukar dalam 

hukum adat dengan hukum nasional! 

5. Analisis perbedaan antara sewa dalam hukum adat dan sewa dalam 

hukum formal! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



120  Hukum Adat  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 121  Buku Ajar 

BAB IX 

HUKUM ADAT TENTANG 

PIDANA 
 

 

Kemampuan Akhir yang Diharapkan 

Mampu memahami terkait dengan delik adat dan kategori 

pelanggaran, memahami sanksi adat dan prosedur penegakannya, serta 

memahami penyelesaian sengketa pidana secara musyawarah. 

Sehingga pembaca dapat mampu menganalisis mekanisme 

penyelesaian sengketa pidana secara musyawarah yang 

mengedepankan prinsip keadilan restoratif dan harmoni sosial dalam 

komunitas adat. 

Materi Pembelajaran 

• Delik Adat dan Kategori Pelanggaran 

• Sanksi Adat dan Prosedur Penegakannya 

• Penyelesaian Sengketa Pidana secara Musyawarah 

• Latihan Soal Bab IX 

 

 

A. Delik Adat dan Kategori Pelanggaran 

 

Hukum pidana adat merupakan salah satu elemen penting dalam 

sistem hukum adat yang hidup di tengah masyarakat Indonesia. Delik 

adat atau perbuatan pidana dalam konteks hukum adat tidak hanya 

menyangkut pelanggaran terhadap norma hukum, melainkan juga 

terhadap nilai-nilai sosial, moral, dan spiritual masyarakat. Berbeda 

dengan hukum pidana formal yang bersifat kaku dan legalistik, hukum 

pidana adat bersifat fleksibel dan adaptif terhadap norma lokal yang 

berlaku dalam komunitas tertentu. Sistem ini berkembang secara turun-

temurun dan diakui dalam Pasal 18B ayat (2) UUD 1945 serta ditegaskan 



122  Hukum Adat  

kembali dalam berbagai putusan Mahkamah Konstitusi (Misalnya: 

Putusan MK No. 31/PUU-V/2007). 

Pada hukum adat, istilah “delik” merujuk pada perbuatan yang 

dianggap salah atau melanggar nilai kolektif, adat istiadat, dan 

kesepakatan sosial suatu komunitas adat. Delik adat biasanya tidak 

dibedakan secara tajam antara kesalahan pidana dan perdata seperti 

dalam hukum positif. Delik adat merupakan peristiwa yang mengganggu 

keseimbangan hubungan manusia dengan manusia lainnya, atau manusia 

dengan alam dan kekuatan spiritual yang dipercaya masyarakat 

(Rochaeti & Sutanti, 2018). Delik adat tidak hanya dianggap sebagai 

pelanggaran terhadap individu atau masyarakat, tetapi juga dapat 

dianggap sebagai gangguan terhadap harmoni kosmis. Oleh sebab itu, 

penyelesaiannya sering kali melibatkan mekanisme rekonsiliasi, ritual 

adat, dan pemulihan keseimbangan spiritual. Delik adat dalam 

masyarakat Indonesia sangat beragam, tergantung pada sistem hukum 

adat yang berlaku di suatu daerah.  

 

1. Delik Terhadap Nyawa atau Tubuh 

Delik terhadap nyawa atau tubuh dalam hukum adat merupakan 

pelanggaran berat yang berdampak luas, tidak hanya terhadap individu 

korban, tetapi juga terhadap struktur sosial dan spiritual komunitas. 

Dalam konteks masyarakat adat Batak, misalnya, pembunuhan tidak 

dipandang sebagai kejahatan personal semata, melainkan sebagai 

pelanggaran terhadap seluruh marga korban dan leluhur. Oleh karena itu, 

penyelesaiannya tidak cukup hanya dengan menghukum pelaku, 

melainkan juga harus melalui proses adat yang melibatkan keluarga 

besar dan tokoh adat sebagai upaya pemulihan keharmonisan. 

Salah satu bentuk penyelesaian delik ini adalah dengan 

pemberian denda adat yang disebut tuhor. Besarnya denda ditentukan 

melalui musyawarah antar pihak yang bersengketa dan tokoh adat, 

dengan mempertimbangkan motif, akibat, serta status sosial pelaku dan 

korban. Dalam beberapa kasus, keluarga pelaku diwajibkan membayar 

denda berupa ternak, kain adat, atau emas, yang diserahkan kepada 

keluarga korban sebagai bentuk tanggung jawab dan permohonan maaf. 

Proses ini sering kali juga disertai ritual pembersihan untuk menghapus 

“kotoran” spiritual akibat darah yang tertumpah. 

Ritual adat menjadi bagian penting dalam penyelesaian delik 

terhadap nyawa atau tubuh. Ritual ini bertujuan menenangkan arwah 



 123  Buku Ajar 

korban dan menghindari kutukan terhadap pelaku dan komunitasnya. 

Dalam masyarakat adat, diyakini bahwa jika arwah tidak didamaikan, 

maka akan membawa malapetaka bagi keluarga pelaku, seperti kematian 

beruntun, penyakit, atau gagal panen. Oleh karena itu, pemulihan 

spiritual dianggap sejajar pentingnya dengan pemulihan hubungan 

sosial. 

 

2. Delik Terhadap Kesusilaan 

Delik terhadap kesusilaan dalam hukum adat mencerminkan 

pelanggaran terhadap nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial yang 

dijunjung tinggi dalam komunitas. Tindakan seperti perzinahan, 

hubungan di luar pernikahan, dan perkosaan tidak hanya dilihat sebagai 

persoalan privat antara pelaku dan korban, tetapi juga sebagai aib yang 

mencoreng martabat keluarga besar dan merusak tatanan kehormatan 

masyarakat. Dalam konteks masyarakat adat, kesusilaan berkaitan erat 

dengan kesucian tubuh, kehormatan keluarga, dan kemurnian garis 

keturunan, sehingga pelanggarannya dipandang sangat serius. 

Di Bali, pelanggaran terhadap norma kesusilaan seperti 

perzinahan ditangani melalui mekanisme adat yang ketat. Salah satu 

bentuk penyelesaiannya adalah melalui upacara penglukatan atau 

pembersihan diri secara spiritual yang dipimpin oleh pemangku atau 

pendeta adat. Upacara ini bertujuan untuk membersihkan pelaku dari 

noda spiritual dan memulihkan keseimbangan antara manusia dan alam 

semesta (Tri Hita Karana). Pelaku juga diharuskan membayar denda 

kepada banjar atau komunitas adat sebagai bentuk pertanggungjawaban 

sosial atas perbuatannya. 

Sanksi sosial sering diberlakukan terhadap pelaku maupun 

keluarga pelaku. Dalam beberapa kasus, pelaku dapat dikucilkan secara 

sosial, tidak diperbolehkan ikut serta dalam upacara keagamaan, atau 

bahkan dikeluarkan dari komunitas untuk sementara waktu. Sanksi ini 

berfungsi sebagai bentuk tekanan sosial agar tidak terjadi pelanggaran 

serupa di kemudian hari, sekaligus menjadi sarana kontrol sosial berbasis 

nilai lokal. Penyelesaian delik kesusilaan dalam hukum adat lebih 

menekankan pada pemulihan keharmonisan sosial dan spiritual 

dibanding sekadar penghukuman fisik. Pendekatan ini merefleksikan 

pentingnya menjaga marwah komunitas, membangun kembali 

kepercayaan, dan memperkuat solidaritas antarwarga.  

 



124  Hukum Adat  

3. Delik Terhadap Kehormatan 

Delik terhadap kehormatan dalam hukum adat merupakan 

pelanggaran serius karena menyentuh aspek paling fundamental dari 

eksistensi individu dan kelompok, yakni marwah atau harga diri. Dalam 

masyarakat adat, seperti Minangkabau, kehormatan tidak hanya melekat 

pada individu, tetapi juga pada keluarga dan suku. Oleh karena itu, 

penghinaan, pencemaran nama baik, serta ujaran yang merendahkan 

martabat dapat menimbulkan konflik sosial yang berkepanjangan jika 

tidak segera diselesaikan secara adat. 

Pada masyarakat Minangkabau, konsep kehormatan sangat 

dijunjung tinggi karena berhubungan erat dengan struktur sosial 

matrilineal dan keberlanjutan nama baik suku. Ketika seseorang merasa 

direndahkan melalui kata-kata atau tindakan, ia tidak hanya merasa 

dirugikan secara pribadi, tetapi juga membawa malu bagi keluarganya. 

Pelanggaran terhadap kehormatan ini biasanya diselesaikan melalui 

mediasi adat yang melibatkan ninik mamak atau tokoh adat sebagai 

penengah. Bentuk penyelesaian dapat berupa permintaan maaf secara 

terbuka, pemberian benda simbolik (seperti kain adat atau keris), atau 

ganti rugi secara material. 

Sanksi sosial juga umum diterapkan sebagai bagian dari 

penyelesaian delik kehormatan. Pelaku bisa mengalami pengucilan 

sementara, tidak diundang dalam pertemuan adat, atau dilarang 

berpartisipasi dalam upacara keagamaan dan budaya. Langkah ini 

bertujuan untuk mengembalikan keseimbangan sosial dan memberikan 

efek jera, agar nilai-nilai kesantunan tetap terjaga di tengah komunitas. 

 

4. Delik Terhadap Milik atau Kekayaan 

Delik terhadap milik atau kekayaan dalam hukum adat 

merupakan pelanggaran serius yang tidak hanya menyangkut kerugian 

material, tetapi juga merusak kepercayaan dan keseimbangan sosial 

dalam komunitas. Tindakan seperti pencurian, perusakan barang, dan 

pengambilan hasil pertanian tanpa izin dipandang sebagai pelanggaran 

terhadap norma-norma adat yang menjamin hak kepemilikan dan tata 

kehidupan bersama. Dalam masyarakat adat, harta benda bukan hanya 

milik individu, tetapi juga sering kali berkaitan dengan nilai spiritual dan 

identitas keluarga atau kelompok. 

Pada masyarakat adat Dayak, misalnya, pencurian dipandang 

sebagai pelanggaran berat terhadap tatanan adat dan solidaritas 



 125  Buku Ajar 

komunitas. Barang yang dicuri tidak sekadar dinilai dari nilai 

ekonominya, tetapi juga dari simbolisme dan fungsi sosialnya. Oleh 

karena itu, pelaku pencurian dapat dikenai sanksi adat berupa denda 

dalam bentuk ternak, hasil bumi, atau barang adat tertentu, tergantung 

beratnya pelanggaran. Dalam beberapa kasus, pelaku bahkan bisa diusir 

dari kampung sebagai bentuk hukuman sosial yang sangat berat dan 

memalukan. 

Tindakan merusak barang milik orang lain juga dipandang 

sebagai delik serius. Misalnya, merusak rumah, kebun, atau alat 

pertanian milik tetangga, bisa dikenai sanksi ganti rugi yang dihitung 

berdasarkan nilai kerugian dan beban moral yang ditanggung korban. 

Biasanya, penyelesaian dilakukan dalam musyawarah adat yang 

melibatkan kepala adat dan saksi-saksi untuk memastikan keadilan serta 

menghindari konflik berkepanjangan. 

 

5. Delik Lingkungan dan Adat Sakral 

Delik lingkungan dan adat sakral merupakan bentuk pelanggaran 

yang sangat serius dalam konteks hukum adat karena menyangkut 

hubungan manusia dengan alam serta entitas spiritual yang diyakini 

menjaga keseimbangan hidup masyarakat. Pelanggaran terhadap situs 

sakral, pohon keramat, atau sungai suci tidak hanya dipandang sebagai 

kerusakan fisik, tetapi juga sebagai penghinaan terhadap leluhur dan roh 

penjaga alam. Oleh karena itu, masyarakat adat memberikan perhatian 

khusus terhadap tindakan-tindakan yang berpotensi merusak ekosistem 

dan spiritualitas lingkungan hidup. 

Pada masyarakat adat Papua dan Kalimantan, hutan, sungai, dan 

gunung tertentu dipercaya sebagai tempat bersemayamnya roh leluhur 

atau makhluk gaib yang memiliki kekuatan menjaga dan mengatur 

kehidupan manusia. Tindakan seperti menebang pohon keramat tanpa 

izin, membuang limbah ke sungai sakral, atau merusak batu adat dapat 

dianggap sebagai tantangan terhadap kekuasaan roh tersebut. Akibatnya, 

pelaku tidak hanya mendapatkan kecaman sosial, tetapi juga harus 

menanggung risiko terkena kutukan atau musibah, menurut kepercayaan 

lokal. 

Sanksi atas pelanggaran terhadap lingkungan sakral biasanya 

bersifat multidimensi, mulai dari pembayaran denda berupa hewan 

ternak, hasil panen, atau benda pusaka, hingga pelaksanaan ritual 

penyucian untuk memulihkan keseimbangan spiritual. Kepala adat atau 



126  Hukum Adat  

tetua masyarakat biasanya memimpin prosesi ini dengan 

mempersembahkan sesaji kepada roh atau leluhur yang dianggap 

terganggu. Sanksi ini bertujuan tidak hanya menghukum, tetapi juga 

mencegah bencana atau kegagalan panen yang diyakini sebagai akibat 

dari pelanggaran adat. 

 

6. Delik terhadap Lembaga atau Simbol Adat 

Delik terhadap lembaga atau simbol adat merupakan pelanggaran 

serius dalam struktur hukum adat karena menyentuh aspek otoritas dan 

legitimasi sistem sosial masyarakat adat. Simbol-simbol adat seperti 

rumah adat, bendera adat, pusaka leluhur, dan perangkat upacara 

merupakan lambang identitas, kedaulatan, dan kontinuitas budaya yang 

diwariskan secara turun-temurun. Sementara itu, pemimpin adat dan 

lembaga adat merupakan otoritas tertinggi dalam menyelesaikan 

persoalan sosial dan menjaga keseimbangan komunitas. Oleh karena itu, 

pelanggaran terhadap simbol dan lembaga ini dianggap sebagai serangan 

terhadap kehormatan kolektif dan tatanan sosial (Zia, 2021). 

Penghinaan terhadap pemimpin adat—misalnya dengan 

meremehkan, melawan, atau tidak mematuhi keputusan yang telah 

ditetapkan dalam musyawarah adat—dapat mengakibatkan rusaknya 

hierarki dan solidaritas masyarakat. Dalam banyak kasus, pelaku tidak 

hanya dipandang sebagai individu yang bersalah, tetapi juga dianggap 

membawa aib bagi keluarganya. Sanksi sosial seperti permintaan maaf 

terbuka, pembayaran denda simbolik, atau bahkan pengucilan dari forum 

adat merupakan bentuk pemulihan terhadap kehormatan yang tercemar. 

Tindakan mencemari atau merusak simbol-simbol adat, seperti 

melanggar kesakralan rumah adat, menginjak-injak bendera adat, atau 

menyentuh benda pusaka tanpa izin, sering kali dianggap sebagai 

tindakan tabu. Dalam beberapa komunitas adat di Sulawesi, Kalimantan, 

dan Sumatra, pelanggaran semacam ini memerlukan ritual pembersihan 

untuk menetralkan kutukan atau dampak buruk yang diyakini akan 

menimpa pelaku dan komunitas. Pemulihan simbolik melalui ritual ini 

menjadi bagian penting dalam menjaga keseimbangan spiritual dan 

sosial. 

 

 

 

 



 127  Buku Ajar 

B. Sanksi Adat dan Prosedur Penegakannya 

 

Sanksi adat merupakan bagian penting dalam sistem hukum adat 

yang berlaku di berbagai komunitas adat di Indonesia. Berbeda dengan 

sistem hukum pidana formal yang bersifat retributif dan menekankan 

pembalasan melalui pemidanaan, sanksi adat lebih bersifat restoratif, 

bertujuan memulihkan keseimbangan sosial, keharmonisan kolektif, dan 

hubungan spiritual yang terganggu akibat pelanggaran terhadap norma 

adat (Rochaeti & Sutanti, 2018). Oleh karena itu, bentuk dan penegakan 

sanksi adat sangat beragam dan fleksibel, menyesuaikan dengan nilai-

nilai lokal komunitas yang bersangkutan. 

Hukum adat sebagai living law tetap hidup, berkembang, dan 

diakui oleh sistem hukum nasional sebagaimana diatur dalam Pasal 18B 

ayat (2) UUD 1945 dan diperkuat oleh berbagai keputusan Mahkamah 

Konstitusi. Dalam konteks pidana, sanksi adat dan mekanisme 

penegakannya menjadi instrumen penting dalam menjaga keteraturan 

sosial di tingkat komunitas, terutama di daerah-daerah yang masih 

memegang teguh adat istiadat. Sanksi adat dapat diartikan sebagai 

konsekuensi sosial, moral, atau material yang dijatuhkan oleh komunitas 

adat terhadap pelanggar norma-norma adat. Sanksi ini tidak hanya 

ditujukan untuk menghukum, tetapi juga untuk mendidik, memperbaiki 

perilaku, memulihkan kerugian, serta menjaga dan mengembalikan 

keharmonisan hubungan sosial antar anggota komunitas. Prosedur 

penegakan hukum pidana adat biasanya dijalankan melalui lembaga adat 

atau pemangku adat. Mekanismenya bersifat tidak tertulis, fleksibel, dan 

berorientasi pada musyawarah untuk mufakat. Umumnya, tahapan yang 

dilalui meliputi: 

 

1. Pengaduan atau Laporan 

Proses penyelesaian sengketa dalam hukum adat umumnya 

diawali dengan pengaduan atau laporan dari pihak yang merasa 

dirugikan. Berbeda dengan sistem hukum formal yang sangat prosedural, 

hukum adat lebih fleksibel dan berbasis pada nilai kekeluargaan. 

Pengaduan dapat disampaikan secara lisan kepada kepala adat, tetua 

kampung, atau lembaga adat yang diakui oleh komunitas sebagai otoritas 

moral dan sosial. Laporan ini tidak harus melalui surat resmi, melainkan 

cukup dengan penuturan yang jujur dan terbuka di hadapan tokoh adat. 



128  Hukum Adat  

Setelah laporan diterima, pihak adat biasanya tidak langsung 

memutuskan perkara secara formal. Pendekatan awal yang ditempuh 

adalah melalui musyawarah kekeluargaan. Dalam tahap ini, para pihak 

yang berselisih akan dipanggil dan diajak berdiskusi dalam suasana 

tenang untuk mencari titik temu. Tujuan utamanya bukan mencari siapa 

yang salah, melainkan mengembalikan keharmonisan sosial yang 

terganggu. Oleh karena itu, penyelesaian damai sangat diutamakan agar 

hubungan antarindividu maupun antarkeluarga tetap terjaga. 

Pendekatan kekeluargaan ini mencerminkan nilai-nilai utama 

dalam hukum adat, seperti musyawarah, gotong royong, dan saling 

menghormati. Banyak kasus yang akhirnya dapat diselesaikan tanpa 

perlu sampai ke tahap pengadilan adat, cukup dengan saling memaafkan 

dan mungkin disertai kompensasi simbolik seperti pemberian hasil 

panen, hewan ternak, atau bentuk lain sesuai kesepakatan. Hal ini 

memperlihatkan bahwa proses hukum adat sangat mengutamakan 

restorasi sosial, bukan pembalasan. 

 

2. Pemanggilan dan Pemeriksaan 

Tahap pemanggilan dan pemeriksaan merupakan bagian penting 

dalam penyelesaian sengketa berdasarkan hukum adat. Setelah 

menerima pengaduan, lembaga adat akan mengatur jadwal pertemuan di 

tempat yang disepakati komunitas, biasanya di balai adat, rumah tetua 

adat, atau lokasi lain yang memiliki nilai simbolik sebagai pusat keadilan 

lokal. Pemanggilan dilakukan terhadap kedua belah pihak, yaitu pihak 

pelapor (korban) dan pihak terlapor (pelaku), untuk memberikan 

keterangan secara langsung. Proses ini dilakukan secara terbuka dan 

dihadiri oleh masyarakat sebagai saksi sosial (Zia, 2021). 

Pemeriksaan dalam konteks hukum adat berbeda dengan proses 

peradilan dalam sistem hukum formal. Ia tidak mengandalkan alat bukti 

fisik atau prosedur hukum tertulis, melainkan lebih menekankan pada 

verifikasi sosial, kejujuran, dan reputasi pihak-pihak yang terlibat. 

Tokoh adat yang memimpin pemeriksaan akan menilai kebenaran 

berdasarkan norma adat, cerita lisan, saksi dari masyarakat, serta nilai-

nilai lokal yang berlaku. Oleh karena itu, integritas pelaku dan keluarga 

sangat berpengaruh terhadap penilaian hasil pemeriksaan. 

Proses ini mengandung unsur edukatif karena masyarakat yang 

hadir dapat belajar dari kasus yang terjadi, dan secara tidak langsung 

memperkuat norma sosial komunitas. Pihak yang berbohong atau tidak 



 129  Buku Ajar 

mengakui kesalahan dapat dikenai sanksi sosial, bahkan sebelum dijatuhi 

sanksi adat, karena dianggap tidak menjunjung nilai kebenaran dan 

kejujuran yang sangat dihargai dalam komunitas adat. Sebaliknya, 

pengakuan kesalahan secara terbuka sering dianggap sebagai tindakan 

terpuji yang dapat meringankan beban sanksi. 

 

3. Musyawarah Adat (Sidang Adat) 

Musyawarah adat atau sidang adat merupakan tahap krusial 

dalam penyelesaian sengketa menurut hukum adat. Sidang ini 

dilaksanakan setelah proses pengaduan dan pemeriksaan selesai, dan 

bertujuan untuk mencapai keputusan yang adil, proporsional, dan 

diterima oleh seluruh pihak yang terlibat. Sidang ini biasanya 

berlangsung di balai adat atau tempat sakral yang dihormati oleh 

masyarakat, dihadiri oleh tokoh adat, saksi, perwakilan dari keluarga 

pelaku dan korban, serta masyarakat umum sebagai pendengar aktif dan 

saksi sosial. 

Sidang adat dipimpin oleh kepala adat atau majelis tetua adat 

yang memiliki otoritas moral dan simbolik untuk memutus perkara. 

Proses musyawarah berlangsung secara terbuka dan kolektif, di mana 

masing-masing pihak diberi kesempatan untuk menyampaikan 

pandangan, klarifikasi, dan permintaan. Dalam suasana ini, nilai-nilai 

lokal seperti rasa malu (malu adat), rasa hormat (unggah-ungguh), dan 

solidaritas sosial menjadi fondasi utama dalam pertimbangan putusan. 

Musyawarah lebih diarahkan untuk mencapai mufakat, bukan 

kemenangan salah satu pihak seperti dalam sistem peradilan formal. 

Keputusan sidang adat tidak hanya mempertimbangkan aspek 

hukum atau pelanggaran yang terjadi, tetapi juga akibat sosial yang 

ditimbulkan serta potensi dampak jangka panjang terhadap hubungan 

antar-keluarga dan stabilitas komunitas. Oleh karena itu, bentuk sanksi 

yang dijatuhkan bisa berupa denda adat (uang, barang, ternak), 

kewajiban melakukan ritual pembersihan, permintaan maaf secara 

terbuka, atau bahkan pengucilan sosial untuk sementara waktu. Sanksi 

tersebut tidak dimaksudkan untuk menghukum secara keras, tetapi lebih 

pada pemulihan keseimbangan sosial dan moral yang terganggu. 

 

4. Penetapan dan Eksekusi Sanksi 

Penetapan dan eksekusi sanksi merupakan tahap akhir dalam 

proses penyelesaian sengketa menurut hukum adat. Setelah sidang adat 



130  Hukum Adat  

menghasilkan keputusan yang disepakati, langkah selanjutnya adalah 

melaksanakan sanksi tersebut secara nyata. Sanksi ini tidak hanya 

bersifat simbolis, tetapi juga mengandung unsur edukatif dan korektif, 

dengan tujuan utama memulihkan tatanan sosial yang terganggu akibat 

pelanggaran yang dilakukan. Dalam masyarakat adat, pelaksanaan 

sanksi memiliki makna mendalam karena memperlihatkan komitmen 

bersama untuk menjaga nilai dan keharmonisan komunitas. 

Pelaksanaan sanksi biasanya dilakukan secara terbuka di hadapan 

masyarakat, baik di balai adat maupun di tempat umum lainnya. Hal ini 

dimaksudkan agar masyarakat menyaksikan bahwa keadilan adat 

ditegakkan dan pelaku bertanggung jawab atas perbuatannya. Bentuk 

sanksi bisa berupa pembayaran denda adat (dalam bentuk uang, ternak, 

hasil bumi, atau barang pusaka), pelaksanaan ritual adat untuk 

pembersihan atau permohonan maaf kepada leluhur, serta pengakuan 

kesalahan secara lisan di depan komunitas. Proses ini menjadi momen 

penting untuk rekonsiliasi antara pelaku dan pihak korban. 

Pada beberapa masyarakat adat, pelaku juga bisa dikenai 

kewajiban sosial seperti membantu kegiatan desa, memperbaiki fasilitas 

umum yang dirusak, atau menjalani masa pengucilan sosial sebagai 

bentuk refleksi. Sanksi semacam ini memiliki efek jera sekaligus 

memberikan ruang bagi pelaku untuk memperbaiki diri dan kembali 

diterima dalam masyarakat. Pelaksanaan sanksi juga diawasi oleh tetua 

adat agar berjalan sesuai kesepakatan dan tidak menimbulkan konflik 

lanjutan. 

 

5. Pemulihan Sosial 

Pemulihan sosial merupakan tahap akhir dan paling penting 

dalam penyelesaian perkara menurut hukum adat. Setelah sanksi 

dijalankan, fokus utama bergeser dari penghukuman ke rekonsiliasi 

antara pelaku dan korban, serta pemulihan hubungan sosial dalam 

komunitas. Tujuan utama dari proses ini adalah menciptakan kembali 

rasa damai dan keharmonisan, bukan semata-mata membalas perbuatan 

pelaku. Dalam banyak masyarakat adat di Indonesia, seperti di 

Minangkabau atau Bali, pemulihan sosial dilakukan dengan pendekatan 

kekeluargaan dan simbol-simbol adat yang memperkuat rasa 

kebersamaan. 

Proses pemulihan biasanya diawali dengan permintaan maaf 

secara terbuka oleh pelaku kepada korban dan keluarganya. Hal ini dapat 



 131  Buku Ajar 

dilanjutkan dengan ritual adat atau jamuan perdamaian yang dihadiri 

oleh masyarakat, tokoh adat, dan kedua belah pihak. Di beberapa 

komunitas, seperti dalam masyarakat adat Toraja, upacara simbolik 

seperti “mabbalik lolo” menjadi bagian dari penyatuan kembali antara 

pihak-pihak yang bersengketa. Momen ini bukan hanya sekadar 

formalitas, melainkan bentuk penghormatan terhadap nilai-nilai luhur 

yang menjunjung tinggi keseimbangan sosial. 

Setelah proses permintaan maaf dan ritual dilakukan, pelaku 

diberikan kesempatan untuk kembali menjalankan peran sosialnya di 

komunitas. Ini adalah bentuk reintegrasi sosial yang bertujuan 

menghindari stigma dan memastikan bahwa pelaku tidak lagi menjadi 

pihak yang terasing. Dukungan dari keluarga, tokoh adat, dan 

masyarakat sangat penting dalam menciptakan lingkungan yang 

mendukung perubahan dan perbaikan diri. Langkah ini menjadi bukti 

bahwa hukum adat tidak hanya menghukum, tetapi juga mendidik dan 

memulihkan. 

 

C. Penyelesaian Sengketa Pidana secara Musyawarah 

 

Sengketa pidana dalam hukum adat dipahami berbeda dari 

konsep pidana dalam hukum positif negara. Jika hukum negara 

cenderung bersifat retributif yakni menekankan pembalasan atau 

hukuman terhadap pelaku maka hukum adat lebih mengedepankan 

prinsip restorative justice, yaitu pemulihan hubungan sosial, 

keharmonisan, dan keseimbangan dalam komunitas. Salah satu 

mekanisme utama dalam hukum adat untuk menyelesaikan perkara 

pidana adalah melalui musyawarah adat atau peradilan adat berbasis 

konsensus komunitas. Penyelesaian secara musyawarah ini bukan hanya 

praktik normatif dalam masyarakat adat, tetapi juga telah mendapatkan 

pengakuan konstitusional dalam Pasal 18B ayat (2) UUD 1945 dan 

secara normatif diakui dalam Undang-Undang No. 6 Tahun 2014 tentang 

Desa serta sejumlah putusan Mahkamah Konstitusi (Putusan MK No. 

35/PUU-X/2012). Berbagai komunitas adat memiliki variasi dalam 

prosedur musyawarah, namun secara umum tahapan berikut dapat 

dijumpai: 

 

 

 



132  Hukum Adat  

1. Pelaporan dan Konsultasi Awal 

Pelaporan dan konsultasi awal merupakan tahapan pertama 

dalam penyelesaian sengketa menurut mekanisme hukum adat. Proses 

ini dimulai ketika korban atau pihak yang merasa dirugikan melaporkan 

kejadian tersebut kepada tokoh adat, seperti kepala adat, tetua kampung, 

atau pemuka masyarakat. Laporan ini tidak harus bersifat formal atau 

tertulis seperti dalam sistem hukum negara, tetapi cukup disampaikan 

secara lisan dalam forum komunitas atau melalui perwakilan keluarga. 

Esensinya adalah menyampaikan keluhan dan mencari penyelesaian 

yang adil dalam bingkai norma adat yang berlaku. 

Setelah menerima laporan, pemimpin adat biasanya akan 

mengundang kedua belah pihak baik pelapor maupun pihak yang diduga 

bersalah untuk melakukan konsultasi awal. Dalam pertemuan ini, tokoh 

adat bertindak sebagai mediator yang netral, mencoba menggali duduk 

perkara, dan mengevaluasi niat dari kedua belah pihak: apakah masih 

terbuka ruang untuk penyelesaian damai atau perlu ditingkatkan ke tahap 

musyawarah adat. Konsultasi ini menekankan pada asas kekeluargaan, 

kejujuran, dan keterbukaan, di mana masing-masing pihak diberi ruang 

untuk menyampaikan pandangan. 

Salah satu tujuan utama dari konsultasi awal ini adalah mencegah 

eskalasi konflik yang bisa berujung pada perpecahan komunitas. Oleh 

karena itu, jika ditemukan peluang damai atau rekonsiliasi cepat, 

penyelesaian dapat langsung dilakukan tanpa harus melalui proses 

panjang seperti sidang adat. Tokoh adat juga mempertimbangkan nilai-

nilai budaya dan hubungan kekerabatan dalam memberikan nasihat 

kepada para pihak, dengan harapan dapat menyelesaikan masalah secara 

internal. 

 

2. Pemanggilan Para Pihak 

Pemanggilan para pihak merupakan tahap penting dalam 

mekanisme penyelesaian sengketa adat, yang menandai masuknya 

perkara ke dalam proses formal komunitas. Setelah konsultasi awal dan 

pengaduan diterima, lembaga adat atau tokoh adat seperti kepala 

kampung, ninik mamak, atau ketua adat akan mengeluarkan 

pemanggilan kepada pihak-pihak yang terlibat—baik pelaku, korban, 

maupun keluarga masing-masing. Pemanggilan ini dilakukan secara 

langsung atau melalui utusan adat, dan bersifat wajib, karena absennya 

salah satu pihak dapat menghambat jalannya musyawarah adat. 



 133  Buku Ajar 

Tujuan dari pemanggilan ini adalah untuk memastikan bahwa 

semua pihak memiliki kesempatan yang setara untuk menyampaikan 

pandangan, membela diri, dan memberikan klarifikasi. Dalam sistem 

hukum adat, penyelesaian konflik bukan hanya antara dua individu, 

melainkan antara dua keluarga atau bahkan dua kelompok sosial, 

sehingga kehadiran keluarga besar sangat ditekankan. Ini mencerminkan 

filosofi bahwa tanggung jawab dan penyelesaian bukan hanya milik 

pribadi, melainkan bagian dari solidaritas kolektif komunitas. 

Musyawarah adat yang akan digelar tidak sekadar mencari siapa 

yang salah atau benar, melainkan bertujuan mencapai keseimbangan 

sosial dan keharmonisan kembali. Oleh karena itu, kehadiran semua 

pihak dianggap sebagai bentuk penghormatan terhadap nilai adat dan 

komitmen bersama untuk menjaga tatanan masyarakat. Ketidakhadiran 

salah satu pihak dapat dipandang sebagai tindakan tidak hormat terhadap 

adat, dan dalam beberapa komunitas dapat dikenai sanksi moral atau 

sosial. 

 

3. Pemeriksaan Fakta Adat 

Pemeriksaan fakta dalam musyawarah adat memiliki 

karakteristik tersendiri yang berbeda dari sistem peradilan formal. Di 

dalam hukum adat, penentuan kebenaran tidak semata-mata bergantung 

pada bukti tertulis atau yuridis, melainkan lebih mengedepankan 

keterangan lisan, kesaksian warga, dan intuisi kolektif berdasarkan nilai-

nilai moral komunitas. Proses ini mencerminkan pendekatan yang 

berbasis pada kepercayaan sosial dan pengalaman kolektif dalam 

menjaga harmoni sosial (Febria et al., 2022). 

Fakta-fakta dalam perkara adat biasanya dikumpulkan melalui 

dialog terbuka yang dipandu oleh tokoh adat atau pemuka masyarakat. 

Para saksi yang dihadirkan bukan hanya melihat peristiwa secara 

langsung, tetapi juga dianggap memiliki integritas dan pengetahuan 

tentang adat. Memberikan keterangan berdasarkan pengamatan, cerita 

yang berkembang, dan pemahaman terhadap perilaku para pihak. Dalam 

hal ini, kejujuran dan kredibilitas individu menjadi kunci utama dalam 

menentukan bobot kesaksian. 

Pada pemeriksaan fakta adat juga digunakan pertimbangan moral 

kolektif, yaitu nilai-nilai etika dan rasa keadilan yang hidup dalam 

masyarakat. Para tetua adat biasanya tidak hanya menilai tindakan dari 

aspek legalitasnya, tetapi juga mempertimbangkan niat, dampak sosial, 



134  Hukum Adat  

dan hubungan kekerabatan yang terlibat. Misalnya, pelanggaran yang 

dilakukan secara tidak sengaja dapat dinilai berbeda dari pelanggaran 

yang dilakukan dengan kesengajaan dan niat buruk. 

 

4. Musyawarah dan Keputusan 

Musyawarah dalam konteks penyelesaian sengketa adat 

merupakan inti dari proses hukum adat yang menekankan pada dialog, 

kesepahaman, dan keadilan restoratif. Proses ini biasanya dilakukan di 

balai adat sebuah tempat yang dianggap sakral dan netral yang menjadi 

simbol persatuan serta kehormatan masyarakat adat. Musyawarah 

dilakukan secara terbuka, dengan kehadiran tokoh adat, pihak yang 

bersengketa, keluarga masing-masing, serta anggota komunitas yang 

relevan. Suasana musyawarah dijaga agar tetap kondusif dan penuh 

hormat, mengingat pentingnya menjaga martabat semua pihak yang 

terlibat. 

Pada praktiknya, proses musyawarah sering kali melibatkan 

negosiasi yang intens, terutama jika kasus yang dibahas menyangkut 

harga diri, harta warisan, atau persoalan rumah tangga yang melibatkan 

dua keluarga besar. Negosiasi tidak hanya berfokus pada aspek 

peristiwa, tetapi juga memperhitungkan hubungan sosial yang lebih luas, 

seperti ikatan kekerabatan dan posisi sosial para pihak. Tokoh adat 

bertugas untuk menggiring diskusi menuju titik temu, tanpa 

memaksakan kehendak, melainkan dengan menanamkan nilai 

kebijaksanaan, kesabaran, dan penghargaan terhadap tradisi. 

Keputusan yang dihasilkan dari musyawarah tidak diputuskan 

secara sepihak oleh pemimpin adat, melainkan melalui konsensus 

bersama. Hal ini menunjukkan bahwa keputusan adat bersifat kolektif 

dan mengikat karena telah melalui pertimbangan menyeluruh oleh 

semua elemen masyarakat yang hadir. Kesepakatan ini mencerminkan 

nilai keadilan yang hidup dalam komunitas dan dipandang lebih 

bermakna karena memperhatikan konteks sosial dan budaya. 

 

5. Pelaksanaan Putusan 

Pelaksanaan putusan adat merupakan tahapan akhir dalam proses 

penyelesaian sengketa adat yang menandai pengembalian keseimbangan 

sosial dalam komunitas. Putusan tersebut dapat berbentuk kompensasi 

materi, seperti pembayaran denda adat, atau non-materi, seperti 

permintaan maaf secara terbuka, pelaksanaan ritual penyucian, hingga 



 135  Buku Ajar 

kerja sosial bagi komunitas. Jenis sanksi yang dijatuhkan sangat 

bergantung pada jenis pelanggaran, tingkat kesalahan, serta norma adat 

yang berlaku dalam masyarakat setempat. Tujuan dari sanksi ini bukan 

untuk menghukum semata, melainkan untuk mendidik, memulihkan 

kehormatan pihak yang dirugikan, dan memulihkan hubungan sosial. 

Pelaksanaan putusan dilakukan secara terbuka dan disaksikan 

oleh tokoh adat serta anggota komunitas. Keterlibatan masyarakat sangat 

penting untuk memastikan transparansi proses dan memperkuat 

legitimasi sosial dari keputusan yang telah diambil. Dalam beberapa 

kasus, seperti pelanggaran adat sakral atau delik terhadap kehormatan, 

eksekusi sanksi juga dapat disertai dengan upacara adat yang bersifat 

simbolik, seperti pembakaran dupa, tabur bunga, atau upacara penyucian 

(ritual pembersihan) guna menegaskan pemulihan tatanan moral dan 

spiritual. 

Lembaga adat memiliki fungsi sebagai pengawas utama dalam 

pelaksanaan keputusan tersebut. Memastikan bahwa semua kewajiban 

dijalankan sesuai dengan kesepakatan dan tidak menimbulkan 

ketegangan baru. Jika salah satu pihak tidak menjalankan keputusan 

tersebut, maka lembaga adat dapat menjatuhkan sanksi tambahan, seperti 

pengucilan sosial atau denda lanjutan. Hal ini memperlihatkan adanya 

mekanisme kontrol sosial yang kuat di dalam sistem hukum adat. 

 

D. Latihan Soal Bab IX 

 

Latihan soal pada Bab IX tentang hukum adat pidana bertujuan 

untuk menguji pemahaman pembaca terhadap konsep-konsep dasar 

sistem pidana adat, jenis pelanggaran adat, serta bentuk penyelesaian dan 

sanksi yang diberlakukan dalam masyarakat hukum adat. Melalui soal-

soal berbentuk esai, pembaca diharapkan mampu menganalisis dan 

membandingkan pendekatan hukum pidana adat dengan hukum pidana 

nasional, serta memahami nilai-nilai kearifan lokal yang menjadi dasar 

pertimbangan keadilan komunal.  

1. Jelaskan dengan lengkap pengertian hukum pidana adat!  

2. Apa saja jenis pelanggaran yang dikategorikan sebagai tindak 

pidana adat dalam masyarakat hukum adat Indonesia?  

3. Uraikan berbagai bentuk sanksi pidana dalam hukum adat!  

4. Uraikan prosedur penegakan hukum pidana adat yang dijalankan 

lembaga adat atau pemangku adat! 



136  Hukum Adat  

5. Jelaskan tahapan penyelesaian sengketa pidana melalui 

musyawarah adat! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 137  Buku Ajar 

BAB X 

HUKUM ADAT TENTANG 

LINGKUNGAN DAN ALAM 
 

 

Kemampuan Akhir yang Diharapkan 

Mampu memahami terkait dengan hubungan komunal dengan alam 

dalam perspektif adat, memahami larangan-larangan adat terkait alam 

dan sanksinya, serta memahami peran hukum adat dalam pelestarian 

lingkungan. Sehingga pembaca dapat mampu menganalisis peran 

penting hukum adat dalam pelestarian lingkungan melalui norma-

norma lokal yang menjaga keseimbangan ekosistem dan mendorong 

keberlanjutan sumber daya alam. 

Materi Pembelajaran 

• Hubungan Komunal dengan Alam dalam Perspektif Adat 

• Larangan-larangan Adat Terkait Alam dan Sanksinya 

• Peran Hukum Adat dalam Pelestarian Lingkungan 

• Latihan Soal Bab X 

 

 

A. Hubungan Komunal dengan Alam dalam Perspektif Adat 

 

Pada konteks masyarakat adat Indonesia, hubungan antara 

manusia dan alam bukan sekadar relasi ekologis, tetapi bersifat komunal, 

spiritual, dan kultural. Alam tidak dipandang sebagai objek eksploitasi, 

melainkan sebagai subjek yang hidup dan bermartabat. Hukum adat di 

berbagai wilayah Nusantara mencerminkan filosofi tersebut melalui 

berbagai bentuk aturan, larangan, dan tata cara pemanfaatan sumber daya 

alam secara berkelanjutan, berbasis nilai-nilai kearifan lokal (local 

wisdom). Berangkat dari pentingnya pelestarian lingkungan yang 

berbasis komunitas, banyak akademisi dan pembuat kebijakan mulai 

mengakui relevansi hukum adat dalam mendukung agenda 



138  Hukum Adat  

pembangunan berkelanjutan, mitigasi krisis iklim, dan pengakuan hak 

masyarakat adat atas wilayahnya. 

 

1. Konsep Relasi Komunal dan Kosmologi Adat terhadap Alam 

Pada perspektif adat, alam semesta merupakan bagian dari 

tatanan kosmos yang saling terhubung. Masyarakat adat melihat dirinya 

sebagai bagian tak terpisahkan dari alam, bukan penguasa atasnya. 

Relasi ini tertuang dalam prinsip “manusia, alam, dan roh leluhur sebagai 

satu kesatuan hidup”. Menurut Keraf (2010), filosofi ekosentrisme 

masyarakat adat menolak dikotomi antara manusia dan alam. Misalnya, 

masyarakat Dayak memandang hutan sebagai ibu yang memberikan 

kehidupan (hutan adat) dan bukan aset ekonomi semata. Di Tanah Papua, 

masyarakat memegang teguh prinsip sasi yaitu larangan sementara 

memanfaatkan sumber daya alam untuk memberi waktu pemulihan 

lingkungan. Masyarakat Baduy di Banten bahkan hidup berdasarkan 

prinsip “pikukuh”, yaitu hukum adat ketat yang mengatur pemanfaatan 

hutan, tanah, dan air secara spiritual. Semua tindakan terhadap alam 

harus mempertimbangkan keberlangsungan hidup generasi berikutnya 

serta menjaga keharmonisan antara manusia, lingkungan, dan Sang 

Pencipta (Nadriana, 2024). 

 

2. Hak Kolektif dan Tanah Ulayat 

Salah satu bentuk nyata hubungan komunal masyarakat adat 

dengan alam adalah melalui konsep tanah ulayat atau tanah adat. Hak 

ulayat diakui sebagai hak kolektif suatu komunitas adat terhadap wilayah 

yang dikelola turun-temurun, mencakup tanah, hutan, sungai, dan 

bahkan langit (Van der Muur, 2018). Dalam hukum adat Minangkabau, 

misalnya, tanah ulayat tidak dapat dijual karena bukan milik individu, 

melainkan warisan nenek moyang untuk seluruh keturunan. Prinsip 

“tanah pusako tinggi” mengandung dimensi spiritual, historis, dan 

ekologis. Tanah tersebut dijaga, digunakan bersama, dan diwariskan 

kepada anak cucu untuk mempertahankan eksistensi komunitas dan 

menjaga ekosistem setempat. Dalam masyarakat Toraja, sistem adat 

mengatur pembagian dan pemanfaatan tanah berdasarkan ikatan 

kekerabatan, kesepakatan bersama, dan keberkahan alam. Penebangan 

pohon, pembukaan lahan, dan pembangunan rumah adat (tongkonan) 

semuanya harus dilakukan dengan memperhatikan hukum adat dan restu 

leluhur. 



 139  Buku Ajar 

3. Norma Adat sebagai Regulasi Lingkungan Tradisional 

Hukum adat memuat norma-norma ekologis yang mencerminkan 

prinsip konservasi berbasis budaya. Terdapat berbagai larangan atau 

pantangan (tabu) yang mengatur pemanfaatan sumber daya alam, antara 

lain: 

a. Larangan membuka hutan sembarangan 

b. Pantangan berburu satwa liar yang dilindungi oleh adat 

c. Larangan mencemari sungai atau danau sakral 

d. Pengaturan sistem tanam bergilir dan istirahat lahan (fallow) 

Pada konteks ini, norma adat berfungsi sebagai instrumen 

regulasi sosial dan ekologis. Tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga 

memiliki sanksi sosial dan spiritual seperti pengucilan, ritual penyucian, 

dan sanksi adat (denda adat). 

 

4. Pengetahuan Lokal dan Mitigasi Perubahan Iklim 

Pengetahuan masyarakat adat tidak hanya berbentuk norma, tapi 

juga teknologi tradisional dan praktik pemanfaatan alam yang adaptif. 

Misalnya: 

a. Masyarakat Sasak di Lombok menggunakan sistem subak untuk 

irigasi alami yang efisien dan adaptif terhadap iklim. 

b. Masyarakat Papua mengembangkan teknik berburu dan bertani 

tanpa merusak lingkungan dengan menjaga zona konservasi 

sakral. 

c. Komunitas Sunda Wiwitan mempertahankan praktik agroekologi 

dengan mengintegrasikan hutan, pertanian, dan pemukiman 

dalam satu lanskap berkelanjutan. 

Pada laporan AMAN (Aliansi Masyarakat Adat Nusantara) tahun 

2021, disebutkan bahwa wilayah adat yang dikelola berdasarkan kearifan 

lokal terbukti lebih tahan terhadap deforestasi dan degradasi lahan 

dibandingkan dengan wilayah yang dikelola negara atau swasta. Hal ini 

memperkuat argumen bahwa pengakuan terhadap hubungan komunal 

masyarakat adat dengan alam merupakan strategi penting dalam mitigasi 

perubahan iklim. 

 

B. Larangan-larangan Adat Terkait Alam dan Sanksinya 

 

Pada sistem hukum adat Indonesia, alam bukanlah sekadar objek 

fisik, tetapi bagian dari sistem sosial, spiritual, dan ekologis yang saling 



140  Hukum Adat  

terhubung. Sebagian besar masyarakat adat memandang lingkungan 

hidup sebagai entitas sakral yang tidak boleh dieksploitasi sembarangan. 

Oleh karena itu, dalam setiap komunitas adat, terdapat berbagai larangan 

atau pantangan yang mengatur interaksi manusia dengan alam. 

Larangan-larangan ini mencerminkan prinsip keberlanjutan dan harmoni 

dengan lingkungan, sekaligus menjaga tatanan sosial komunitas adat. 

Pelanggaran terhadap larangan ini tidak hanya dianggap sebagai 

pelanggaran sosial, tetapi juga spiritual, yang dapat mengundang murka 

leluhur atau bencana alam. Sanksi atas pelanggaran larangan adat pun 

tidak hanya berbentuk material, tetapi juga bisa berupa pengucilan, ritual 

pembersihan, hingga sanksi moral dan sosial. 

Larangan-larangan adat terhadap alam bukan hanya norma 

kultural, melainkan juga mekanisme perlindungan lingkungan 

tradisional. Larangan ini mengatur tata cara pemanfaatan sumber daya 

alam, waktu penggunaan, jenis sumber daya yang boleh diambil, serta 

tempat-tempat yang dianggap sakral atau dilindungi. Menurut Buana dan 

Mamonto (2023), larangan adat berfungsi sebagai sistem hukum lokal 

yang bersifat preventif terhadap eksploitasi berlebihan. Hal ini juga 

berperan dalam menghindari konflik antarkelompok, memperkuat 

solidaritas sosial, dan menjaga integritas ekologis. Larangan adat 

biasanya diwariskan secara lisan dan dijaga oleh tokoh adat, seperti 

kepala suku, tetua adat, atau dewan adat. Masyarakat adat tidak hanya 

takut terhadap sanksi formal, tetapi juga terhadap kutukan atau 

kemalangan spiritual akibat melanggar norma sakral. 

 

1. Bentuk-Bentuk Larangan Adat Terkait Alam 

Larangan adat terhadap alam sangat bervariasi tergantung pada 

sistem kepercayaan, ekosistem lokal, dan sejarah komunitas adat. 

Namun, beberapa bentuk larangan yang umum dijumpai antara lain: 

a. Larangan Menebang Pohon Sembarangan 

Larangan menebang pohon sembarangan merupakan bentuk 

kearifan lokal yang hidup dalam banyak masyarakat adat di 

Indonesia. Pohon tidak hanya dilihat sebagai sumber daya alam, 

tetapi juga memiliki nilai sakral dan spiritual. Di kalangan 

masyarakat Baduy, terdapat kawasan hutan lindung yang disebut 

leuweung kolot, yang dijaga secara turun-temurun. Menebang 

pohon di kawasan ini tanpa izin adat dianggap sebagai 

pelanggaran berat karena dapat mengganggu keseimbangan alam 



 141  Buku Ajar 

dan spiritual yang diyakini menjadi penopang kehidupan 

masyarakat (Syarbini, 2015). 

Larangan tersebut juga mencerminkan cara masyarakat adat 

menjaga keberlanjutan lingkungan melalui sistem hukum dan 

nilai kolektif. Setiap individu diajarkan sejak kecil untuk 

menghormati alam dan tidak bertindak semena-mena 

terhadapnya. Jika larangan dilanggar, pelaku dapat dikenai sanksi 

sosial seperti pengucilan, denda adat, atau diwajibkan melakukan 

ritual penyucian. Sistem ini tidak hanya menjamin kelestarian 

alam, tetapi juga memperkuat ikatan sosial dan rasa tanggung 

jawab antarwarga terhadap lingkungan. 

b. Larangan Menangkap Ikan atau Berburu pada Masa Tertentu 

Larangan menangkap ikan atau berburu pada masa tertentu 

merupakan bagian dari sistem sasi yang diterapkan oleh 

masyarakat adat di wilayah Maluku dan Papua. Sasi adalah 

tradisi lokal yang menetapkan periode larangan sementara 

terhadap pengambilan hasil laut, sungai, atau hutan guna 

memberi waktu bagi ekosistem untuk memulihkan diri. Tujuan 

utama dari sistem ini adalah menjaga keberlanjutan sumber daya 

alam, sehingga generasi mendatang tetap dapat menikmatinya 

(Persada et al., 2018). 

Sasi biasanya diumumkan secara adat oleh tokoh masyarakat 

atau pemimpin adat melalui ritual tertentu dan ditandai dengan 

simbol larangan di lokasi yang dimaksud. Pelanggaran terhadap 

sasi tidak hanya dianggap sebagai tindakan melawan komunitas, 

tetapi juga melawan keseimbangan alam dan norma leluhur. 

Sanksinya bisa berupa denda adat, ritual pembersihan, atau 

pengucilan sosial. Praktik ini menunjukkan bagaimana 

masyarakat adat telah lama memiliki mekanisme pengelolaan 

lingkungan yang efektif dan berkelanjutan. 

c. Larangan Memasuki Wilayah Sakral 

Larangan memasuki wilayah sakral merupakan bentuk 

perlindungan adat terhadap tempat-tempat yang dianggap suci 

atau memiliki nilai spiritual tinggi. Tempat seperti mata air, 

gunung, hutan keramat, dan danau sering kali dijaga dengan 

aturan adat yang ketat. Dalam tradisi masyarakat Dayak, 

wilayah-wilayah ini dikenal sebagai pantang larang—area yang 

tidak boleh dimasuki tanpa izin atau ritual tertentu. Keyakinan 



142  Hukum Adat  

lokal menyebutkan bahwa pelanggaran terhadap kawasan ini 

dapat menimbulkan penyakit, kecelakaan, atau bencana sebagai 

bentuk murka dari roh penjaga alam (Van der Muur, 2018). 

Larangan ini tidak hanya berdimensi spiritual, tetapi juga 

ekologis. Wilayah sakral biasanya merupakan ekosistem penting 

yang menjadi sumber air, tempat hidup keanekaragaman hayati, 

dan penyangga lingkungan. Dengan menjaga wilayah ini tetap 

tak tersentuh, masyarakat adat secara tidak langsung 

melestarikan alam dan menjaga keseimbangannya. Oleh karena 

itu, larangan memasuki tempat keramat adalah cerminan dari 

sistem konservasi berbasis kearifan lokal yang telah berlangsung 

turun-temurun. 

d. Larangan Membuang Limbah atau Merusak Sungai 

Larangan membuang limbah atau merusak sungai merupakan 

salah satu bentuk kearifan lokal yang dijaga ketat dalam berbagai 

komunitas adat di Indonesia. Dalam masyarakat Sunda Wiwitan 

dan Tolaki di Sulawesi Tenggara, sungai dipandang sebagai 

sumber air suci yang tidak hanya penting secara ekologis, tetapi 

juga spiritual. Sungai dianggap sebagai tempat tinggal roh 

leluhur atau makhluk halus penjaga alam, sehingga pencemaran 

sungai dinilai sebagai tindakan yang mencederai keharmonisan 

dengan alam dan dunia gaib (Widianingsih et al., 2023). 

Tindakan seperti membuang sampah, mencuci dengan bahan 

kimia, atau merusak bantaran sungai akan dikenai sanksi adat. 

Sanksi tersebut dapat berupa teguran keras, kewajiban 

membersihkan sungai, hingga denda materiil atau ritual 

permintaan maaf kepada roh penjaga sungai. Larangan ini tidak 

hanya menjaga kesucian sungai, tetapi juga berperan sebagai 

mekanisme pelestarian lingkungan secara berkelanjutan yang 

berakar kuat pada nilai-nilai budaya lokal. 

 

2. Sistem Sanksi dalam Pelanggaran Larangan Adat 

Sanksi adat dalam konteks pelanggaran lingkungan 

mencerminkan sistem keadilan restoratif dan berbasis komunitas. Sanksi 

tidak hanya bertujuan menghukum, tetapi juga memulihkan 

keseimbangan sosial dan spiritual. Jenis-jenis sanksi tersebut meliputi: 

 

 



 143  Buku Ajar 

a. Sanksi Material (Denda Adat) 

Sanksi material atau denda adat merupakan salah satu bentuk 

hukuman yang paling umum diterapkan dalam masyarakat adat 

sebagai respons terhadap pelanggaran terhadap aturan adat, 

termasuk larangan-larangan yang berkaitan dengan lingkungan 

dan tanah ulayat. Sanksi ini tidak hanya berfungsi sebagai bentuk 

hukuman, tetapi juga sebagai sarana pemulihan keseimbangan 

sosial dan spiritual yang terganggu akibat pelanggaran. Denda 

yang dikenakan biasanya disesuaikan dengan tingkat kesalahan, 

kerugian yang ditimbulkan, serta posisi sosial pelaku dalam 

komunitas (Citrawan, 2020). 

Pada praktiknya, bentuk sanksi material dapat berupa hasil 

pertanian seperti padi atau ubi, hewan ternak seperti kerbau atau 

kambing, kain tenun khas daerah, hingga uang adat yang nilainya 

ditentukan berdasarkan kesepakatan bersama dalam musyawarah 

adat. Di masyarakat Minangkabau, misalnya, dikenal istilah 

denda pusako, yaitu denda adat yang dikenakan kepada individu 

atau pihak yang telah melanggar hak atas tanah ulayat. 

Eksploitasi tanah adat tanpa izin atau perusakan sumber daya 

alam dapat dikenai denda ini, yang nilainya bisa sangat besar 

karena dianggap mencederai warisan leluhur. 

b. Sanksi Sosial 

Sanksi sosial merupakan bentuk hukuman yang diberikan oleh 

komunitas adat kepada individu yang melanggar norma atau 

larangan adat, khususnya yang berkaitan dengan pelestarian alam 

dan wilayah sakral. Sanksi ini bersifat non-material, tetapi 

memiliki dampak psikologis dan sosial yang mendalam. 

Pengucilan, larangan berpartisipasi dalam kegiatan adat, dan 

pemutusan hubungan sosial merupakan bentuk-bentuk sanksi 

sosial yang sering digunakan untuk memberikan efek jera dan 

mendorong kesadaran kolektif terhadap pentingnya menjaga 

tatanan adat. 

Pada masyarakat adat Ammatoa Kajang di Sulawesi Selatan, 

misalnya, sanksi sosial diterapkan terhadap pelanggar hutan adat 

yang dianggap sebagai ruang sakral dan simbol warisan leluhur. 

Pelanggar dianggap sebagai orang mappatettong, yakni individu 

yang menantang kehendak leluhur dan melanggar keseimbangan 

kosmis. Konsekuensinya, tidak hanya dijauhi oleh masyarakat, 



144  Hukum Adat  

tetapi juga dilarang mengikuti upacara adat atau mendapatkan 

hak atas sumber daya komunal. Stigma ini sering kali lebih berat 

dari sanksi material karena menyangkut harga diri dan 

kehormatan keluarga pelaku. 

c. Sanksi Ritual atau Penyucian 

Sanksi ritual atau penyucian merupakan bentuk hukuman 

spiritual yang berlaku dalam berbagai komunitas adat di 

Indonesia. Sanksi ini biasanya diterapkan untuk pelanggaran 

terhadap alam atau tempat yang dianggap sakral, seperti hutan 

keramat, mata air suci, atau situs pemujaan leluhur. Tujuan utama 

dari sanksi ini bukan hanya menebus kesalahan pelaku di 

hadapan masyarakat, tetapi juga memulihkan keseimbangan 

spiritual yang dianggap terganggu akibat pelanggaran tersebut. 

Masyarakat meyakini bahwa hubungan antara manusia, alam, 

dan roh leluhur harus senantiasa dijaga dalam harmoni. 

Pada budaya Toraja, jika seseorang melanggar tempat sakral 

misalnya memasuki situs pemakaman tanpa izin atau merusak 

pohon keramat maka diwajibkan menggelar upacara adat 

tertentu. Upacara ini bisa melibatkan penyembelihan hewan, 

persembahan makanan adat, serta doa-doa pemulihan kepada 

leluhur dan roh penjaga alam. Upacara tersebut dipimpin oleh 

pemuka adat atau to minaa, yang bertindak sebagai penghubung 

antara dunia manusia dan dunia spiritual. Proses penyucian ini 

dipercaya dapat meredakan kemarahan roh leluhur dan mencegah 

terjadinya musibah atau penyakit yang bisa menimpa pelaku 

maupun komunitas. 

d. Sanksi Mistis atau Kepercayaan 

Sanksi mistis atau kepercayaan merupakan salah satu bentuk 

pengendalian sosial yang khas dalam masyarakat adat. Berbeda 

dengan sanksi formal yang bersifat fisik atau material, sanksi 

mistis muncul dari keyakinan kolektif bahwa pelanggaran 

terhadap norma adat akan membawa akibat buruk secara 

supranatural. Misalnya, seseorang yang menebang pohon 

keramat atau mencemari mata air suci diyakini akan mengalami 

musibah seperti sakit berat, kegilaan, bahkan kematian 

mendadak. Keyakinan ini hidup kuat dalam imajinasi kolektif 

dan diwariskan secara turun-temurun, sehingga menciptakan 

kepatuhan tanpa paksaan fisik. 



 145  Buku Ajar 

Kepercayaan akan sanksi mistis sering kali lebih efektif dalam 

mencegah pelanggaran dibandingkan hukum tertulis. Dalam 

masyarakat adat Bali, misalnya, pelanggaran terhadap larangan 

adat sering dikaitkan dengan konsep karmaphala yakni hukum 

sebab-akibat spiritual di mana perbuatan buruk akan kembali 

kepada pelaku dalam bentuk penderitaan. Di komunitas adat lain, 

seperti Baduy dan Ammatoa Kajang, tindakan seperti mengambil 

hasil hutan secara sembarangan dipercaya dapat mengundang 

kemurkaan leluhur atau makhluk gaib penjaga alam. Rasa takut 

terhadap sanksi mistis membuat masyarakat berhati-hati dalam 

bertindak dan menjaga harmoni dengan alam serta sesamanya. 

 

C. Peran Hukum Adat dalam Pelestarian Lingkungan 

 

Hukum adat merupakan sistem hukum yang hidup dalam 

masyarakat tradisional dan diwariskan secara turun-temurun. Di 

Indonesia, hukum adat memiliki posisi yang unik karena tidak hanya 

mengatur hubungan sosial dan kekerabatan, tetapi juga erat kaitannya 

dengan pengelolaan lingkungan hidup dan sumber daya alam. Sebagian 

besar masyarakat adat memandang alam sebagai bagian yang tidak 

terpisahkan dari kehidupan spiritual dan sosial. Dalam konteks 

pelestarian lingkungan, hukum adat berperan penting sebagai 

mekanisme kontrol sosial dan konservasi ekologis. Dengan 

mempertahankan prinsip keharmonisan antara manusia dan alam, hukum 

adat menjadi bagian dari sistem pengelolaan sumber daya berbasis 

komunitas yang berkelanjutan dan efisien. Dalam menghadapi tantangan 

global seperti deforestasi, pencemaran, dan perubahan iklim, pendekatan 

berbasis hukum adat semakin diakui peran strategisnya oleh berbagai 

lembaga internasional. 

Hukum adat Indonesia mengandung paradigma ekologi yang 

holistik. Bagi masyarakat adat, alam bukan hanya sumber daya ekonomi, 

melainkan entitas hidup yang memiliki roh, jiwa, dan hubungan spiritual 

dengan manusia. Oleh sebab itu, pelestarian alam tidak dilakukan karena 

dorongan legal-formal, melainkan sebagai kewajiban kosmologis dan 

moral. Masyarakat adat di Maluku dan Papua menggunakan sistem sasi 

sebagai bentuk pelarangan sementara terhadap pemanfaatan sumber 

daya alam untuk memberi waktu pemulihan ekologis. Sistem ini 

menunjukkan bahwa hukum adat mampu menciptakan mekanisme rotasi 



146  Hukum Adat  

sumber daya alam secara lestari jauh sebelum konsep-konsep ekologis 

modern berkembang (Hujairin et al., 2017). Hukum adat melibatkan 

berbagai instrumen sosial dan spiritual dalam pelestarian lingkungan, di 

antaranya: 

 

1. Sanksi Adat 

Sanksi adat merupakan instrumen penting dalam menjaga 

kelestarian lingkungan di komunitas adat. Tidak hanya berfungsi sebagai 

bentuk hukuman, sanksi adat juga mencerminkan nilai-nilai lokal yang 

berpijak pada keseimbangan antara manusia dan alam. Dalam banyak 

masyarakat adat di Indonesia, seperti masyarakat Ammatoa Kajang di 

Sulawesi Selatan, lingkungan bukan hanya dilihat sebagai sumber daya 

ekonomi, tetapi juga sebagai bagian dari tatanan kosmis dan spiritual. 

Oleh karena itu, pelanggaran terhadap lingkungan dipandang sebagai 

perbuatan yang melukai keseimbangan alam dan hubungan dengan 

leluhur (Embas & Nas, 2017). 

Sanksi yang diberikan atas pelanggaran lingkungan bersifat 

beragam dan kontekstual, bergantung pada tingkat pelanggaran serta 

norma adat yang berlaku. Misalnya, seseorang yang membuang limbah 

ke sungai suci dapat dikenai denda berupa hasil panen, hewan ternak, 

atau benda pusaka yang bernilai simbolik. Dalam kasus yang lebih berat, 

seperti menebang pohon keramat atau merusak kawasan hutan adat, 

pelaku dapat dikenai sanksi sosial berupa pengucilan dari komunitas atau 

larangan mengikuti upacara adat. Bentuk pengucilan ini sangat efektif 

karena posisi sosial dalam masyarakat adat sangat ditentukan oleh 

penerimaan kolektif. 

Di komunitas Ammatoa Kajang, pelanggaran terhadap hutan adat 

(borong karama’) dianggap sebagai pelanggaran terhadap warisan 

leluhur. Hutan bukan hanya wilayah geografis, melainkan juga ruang 

spiritual yang dihuni oleh roh penjaga. Pelanggaran terhadapnya 

biasanya disanksi dengan permintaan maaf secara terbuka, 

pengembalian kondisi alam ke keadaan semula, dan kadang disertai 

dengan ritual penyucian yang dipimpin oleh tetua adat. Hal ini 

mencerminkan adanya tanggung jawab moral dan spiritual untuk 

menebus kesalahan, bukan hanya menyelesaikan masalah secara 

material. 

 

 



 147  Buku Ajar 

2. Ritual dan Upacara Adat 

Ritual dan upacara adat merupakan bagian tak terpisahkan dari 

kehidupan masyarakat adat di Indonesia. Tradisi ini bukan sekadar 

simbol budaya, melainkan juga sistem sosial yang mengatur perilaku 

kolektif masyarakat terhadap lingkungan dan sumber daya alam. Dalam 

berbagai komunitas adat, ritual bukan hanya mempererat hubungan 

antarindividu, tetapi juga merepresentasikan hubungan spiritual dengan 

alam dan leluhur. Melalui ritual, masyarakat diajarkan untuk 

menghormati siklus alam, menggunakan sumber daya secara bijak, dan 

menjaga keseimbangan ekosistem sebagai warisan bersama. 

Salah satu contoh adalah rambu solo’, sebuah upacara 

pemakaman adat masyarakat Toraja di Sulawesi Selatan. Selain fungsi 

spiritual, upacara ini juga menunjukkan hubungan manusia dengan alam 

melalui aturan ketat dalam penggunaan kayu, ternak, dan lahan. 

Masyarakat Toraja memiliki norma yang membatasi eksploitasi sumber 

daya dalam penyelenggaraan ritual, seperti hanya menggunakan kayu 

dari pohon yang telah cukup umur dan tidak berasal dari hutan keramat. 

Dengan begitu, pelestarian lingkungan menjadi bagian inheren dari 

pelaksanaan ritual adat. 

Di Maluku, dikenal praktik sasi buka, yaitu upacara adat yang 

menandai dibukanya kembali kawasan sumber daya alam seperti laut 

atau kebun yang sebelumnya ditutup untuk pemanfaatan sementara. 

Praktik ini bertujuan untuk memberikan waktu pemulihan bagi alam, 

sehingga kelestarian hasil laut atau hasil kebun dapat terjaga. Ritual sasi 

biasanya dilakukan dengan memasang tanda larangan dan dilengkapi 

dengan upacara adat. Proses ini juga melibatkan masyarakat secara 

kolektif, sehingga muncul kesadaran bersama akan pentingnya 

mengelola sumber daya alam secara berkelanjutan. 

Contoh lain datang dari Minahasa di Sulawesi Utara dengan 

tradisi mapalus, sebuah bentuk kerja sama gotong royong yang 

digunakan dalam pengelolaan pertanian. Dalam praktik mapalus, 

masyarakat saling membantu dalam menanam, memanen, dan merawat 

lahan tanpa mengedepankan keuntungan pribadi. Selain memperkuat 

solidaritas sosial, tradisi ini juga mendorong efisiensi penggunaan lahan 

dan menghindari eksploitasi berlebihan, karena proses pengelolaan 

dilakukan bersama dan mempertimbangkan daya dukung lingkungan 

secara kolektif. 

 



148  Hukum Adat  

3. Pengelolaan Wilayah Adat 

Pengelolaan wilayah adat merupakan wujud kearifan lokal dalam 

menjaga kelestarian alam dan sumber daya secara berkelanjutan. Banyak 

komunitas adat di Indonesia menerapkan sistem zonasi tradisional yang 

membagi wilayah berdasarkan fungsi ekologis, sosial, dan sakralitas. 

Sistem ini tidak hanya didasarkan pada pertimbangan praktis, tetapi juga 

mengacu pada nilai-nilai spiritual dan budaya yang telah diwariskan 

secara turun-temurun. Pembagian wilayah ini mencerminkan 

pemahaman yang dalam mengenai ekosistem lokal dan hubungan 

manusia dengan alam. 

Umumnya, wilayah adat dibagi ke dalam beberapa zona, seperti 

zona hutan larangan (wilayah keramat yang tidak boleh diganggu), hutan 

lindung (boleh dimasuki tetapi tidak boleh dieksploitasi), hutan produksi 

(boleh diambil hasilnya secara terbatas), serta lahan pertanian dan 

permukiman. Contohnya dapat ditemukan pada masyarakat Dayak di 

Kalimantan dan masyarakat Baduy di Banten. Di Baduy, hutan leuweung 

kolot dianggap sebagai tempat tinggal roh leluhur dan sangat dilindungi, 

sehingga tidak boleh dimasuki atau diganggu sama sekali. Sementara itu, 

hutan leuweung titipan boleh diakses terbatas untuk kebutuhan penting, 

dan leuweung garapan digunakan untuk kegiatan pertanian secara 

bergilir. 

Zonasi ini bukan hanya bersifat ekologis, tetapi juga 

mengandung nilai sakral. Oleh sebab itu, perubahan fungsi suatu wilayah 

tidak bisa dilakukan sembarangan. Setiap perubahan harus melalui 

musyawarah adat yang melibatkan tokoh masyarakat, tetua adat, dan 

anggota komunitas lainnya. Dalam proses ini, pertimbangan yang 

diutamakan bukanlah nilai ekonomi semata, melainkan keseimbangan 

alam, keberlanjutan hidup generasi mendatang, dan penghormatan 

terhadap leluhur. Hal ini menjadikan musyawarah adat sebagai 

mekanisme kontrol yang kuat dalam menjaga integritas wilayah adat. 

 

D. Latihan Soal Bab X 

 

Latihan soal pada Bab X bertujuan untuk memperdalam 

pemahaman pembaca mengenai peran hukum adat dalam menjaga 

kelestarian lingkungan hidup serta hubungan spiritual masyarakat adat 

dengan alam. Soal-soal ini dirancang untuk menguji kemampuan analisis 

terhadap norma-norma adat yang mengatur pemanfaatan sumber daya 



 149  Buku Ajar 

alam secara berkelanjutan, larangan adat yang berlaku, serta peran 

masyarakat adat dalam menjaga keseimbangan ekosistem.  

1. Jelaskan bagaimana masyarakat hukum adat memahami hubungan 

antara manusia dan alam menurut perspektif hukum adat, serta 

implikasinya terhadap pengelolaan sumber daya alam.  

2. Uraikan bentuk-bentuk larangan adat terkait alam yang sering 

dijumpai! 

3. Jelaskan jenis pengenaan sanksi adat terhadap pelanggaran adat 

terkait alam! 

4. Diskusikan tiga prinsip utama dalam hukum adat yang relevan 

dengan pelestarian lingkungan hidup. 

5. Uraikan instrumen-instrumen hukum adat dalam pelestarian 

lingkungan! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



150  Hukum Adat  

  



 151  Buku Ajar 

BAB XI 

HUKUM ADAT DAN HAK 

ASASI MANUSIA 
 

 

Kemampuan Akhir yang Diharapkan 

Mampu memahami terkait dengan implikasi HAM terhadap eksistensi 

hukum adat, memahami persoalan diskriminasi dan keadilan dalam 

sistem adat, serta memahami dinamika pengakuan masyarakat adat 

dalam konteks HAM. Sehingga pembaca dapat mampu menganalisis 

dinamika pengakuan masyarakat adat dalam kerangka HAM serta 

pentingnya menjembatani nilai-nilai lokal dengan prinsip-prinsip 

universal untuk menciptakan sistem hukum yang adil dan inklusif. 

Materi Pembelajaran 

• Implikasi HAM terhadap Eksistensi Hukum Adat 

• Persoalan Diskriminasi dan Keadilan dalam Sistem Adat 

• Dinamika Pengakuan Masyarakat Adat dalam Konteks HAM 

• Latihan Soal Bab XI 

 

 

A. Implikasi HAM terhadap Eksistensi Hukum Adat 

 

Hubungan antara hukum adat dan hak asasi manusia (HAM) 

merupakan salah satu isu penting dalam wacana hukum kontemporer, 

terutama dalam konteks negara multikultural seperti Indonesia. Hukum 

adat mencerminkan norma-norma tradisional yang hidup dan 

berkembang di tengah masyarakat adat. Sementara itu, HAM bersifat 

universal dan merupakan hak-hak dasar yang melekat pada setiap 

manusia. Pertemuan antara keduanya tidak selalu harmonis. Dalam 

banyak kasus, prinsip universal HAM mengalami ketegangan dengan 

nilai-nilai lokal yang terkandung dalam hukum adat. Di sisi lain, HAM 

juga bisa menjadi alat untuk memperkuat eksistensi hukum adat melalui 



152  Hukum Adat  

pengakuan hak-hak masyarakat adat atas tanah, budaya, dan sistem 

hukumnya sendiri.  

Hukum adat merupakan norma sosial yang tumbuh dari praktik 

masyarakat lokal yang diwariskan secara turun-temurun. Hukum ini 

bersifat tidak tertulis (kecuali diatur secara lokal) dan memiliki 

legitimasi sosial yang tinggi. Di Indonesia, hukum adat hidup 

berdampingan dengan sistem hukum nasional yang bersumber dari 

konstitusi dan peraturan perundang-undangan. Hak Asasi Manusia 

(HAM) adalah seperangkat hak yang melekat pada diri setiap individu 

sebagai manusia. HAM bersifat universal, tidak dapat dicabut, dan harus 

dihormati oleh negara maupun pihak lain. Dalam konteks hukum 

internasional, HAM diatur melalui instrumen seperti Universal 

Declaration of Human Rights (UDHR), International Covenant on Civil 

and Political Rights (ICCPR), dan instrumen lainnya yang juga telah 

diratifikasi oleh Indonesia. 

Konstitusi Indonesia secara eksplisit mengakui eksistensi 

masyarakat adat dan hukum adat dalam Pasal 18B ayat (2) UUD 1945 

yang menyatakan: "Negara mengakui dan menghormati kesatuan-

kesatuan masyarakat hukum adat beserta hak-hak tradisionalnya 

sepanjang masih hidup dan sesuai dengan perkembangan masyarakat 

dan prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia." Sementara itu, 

berbagai instrumen HAM internasional juga mulai memberi ruang bagi 

masyarakat adat untuk mempertahankan sistem nilai dan hukum. Salah 

satunya adalah United Nations Declaration on the Rights of Indigenous 

Peoples (UNDRIP) 2007, yang menekankan hak-hak masyarakat adat 

atas wilayah, budaya, hukum, dan institusinya sendiri. Implikasinya, 

hukum adat memperoleh legitimasi tidak hanya dari konteks lokal, tetapi 

juga dari sistem HAM internasional. Namun, terdapat pula syarat 

penting: praktik hukum adat tidak boleh bertentangan dengan prinsip 

dasar HAM, khususnya nondiskriminasi dan kesetaraan. 

 

1. Ketegangan antara Hukum Adat dan Prinsip HAM 

Meskipun pengakuan hukum adat dalam konteks HAM bersifat 

afirmatif, tidak semua nilai hukum adat sejalan dengan prinsip HAM 

modern. Ketegangan antara keduanya dapat muncul dalam beberapa 

bentuk: 

 

 



 153  Buku Ajar 

a. Diskriminasi Berbasis Gender 

Ketegangan antara hukum adat dan prinsip Hak Asasi Manusia 

(HAM) sering kali mencuat dalam konteks diskriminasi berbasis 

gender. Dalam beberapa masyarakat adat di Indonesia, norma-

norma tradisional masih menempatkan perempuan pada posisi 

subordinat terhadap laki-laki. Contohnya dapat dilihat dalam 

sistem pewarisan yang hanya mengakui hak laki-laki sebagai ahli 

waris utama, sementara perempuan dikecualikan atau hanya 

memperoleh bagian yang lebih kecil. Selain itu, perempuan 

sering dilarang atau tidak dilibatkan dalam proses pengambilan 

keputusan adat yang penting, baik dalam hal musyawarah 

maupun penetapan kebijakan komunitas. Posisi ini 

memperlihatkan ketidaksetaraan struktural yang dilegitimasi 

oleh adat istiadat turun-temurun. 

Kondisi ini bertentangan dengan prinsip-prinsip kesetaraan 

gender yang dijamin oleh hukum internasional maupun nasional. 

Indonesia telah meratifikasi CEDAW (Convention on the 

Elimination of All Forms of Discrimination Against Women) 

melalui Undang-Undang No. 7 Tahun 1984, yang mewajibkan 

negara menghapus segala bentuk diskriminasi terhadap 

perempuan, termasuk dalam institusi sosial dan budaya. Oleh 

karena itu, meskipun hukum adat diakui eksistensinya oleh 

negara, perlindungan HAM harus tetap menjadi pertimbangan 

utama. Diperlukan pendekatan dialogis dan transformatif agar 

norma adat yang diskriminatif dapat direformulasi tanpa 

menghilangkan nilai-nilai budaya komunitas. 

b. Sanksi adat yang Tidak Sejalan dengan HAM 

Ketegangan antara hukum adat dan prinsip Hak Asasi Manusia 

(HAM) juga muncul dalam konteks pelaksanaan sanksi adat yang 

dinilai tidak sejalan dengan nilai-nilai universal HAM. Beberapa 

komunitas adat memberlakukan sanksi berupa pengucilan sosial 

yang ekstrem, denda yang terlalu besar dan tidak proporsional 

dengan pelanggaran, atau mewajibkan pelanggar menjalani ritual 

tertentu yang memberatkan secara fisik maupun psikis. Sanksi 

semacam ini, meskipun dianggap sah dalam tatanan adat, sering 

kali mengabaikan prinsip keadilan prosedural, hak pembelaan 

diri, serta penghormatan terhadap martabat manusia (Rumiartha 

et al., 2022). 



154  Hukum Adat  

Pada kerangka HAM, setiap individu berhak diperlakukan secara 

adil dan manusiawi, termasuk ketika menghadapi sanksi. 

Perlakuan yang merendahkan martabat, apalagi yang tidak 

mempertimbangkan kondisi sosial-ekonomi pelanggar, dapat 

dikategorikan sebagai pelanggaran terhadap HAM. Oleh karena 

itu, penting adanya harmonisasi antara sistem hukum adat dengan 

prinsip-prinsip HAM, melalui dialog antara tokoh adat, 

pemerintah, dan lembaga HAM. Langkah ini bertujuan agar 

nilai-nilai budaya tetap dihormati, namun tidak melanggar hak 

dasar individu dalam komunitas. 

c. Praktik Adat yang Membatasi Kebebasan Individu 

Pada beberapa komunitas adat, terdapat praktik-praktik yang 

membatasi kebebasan individu, seperti larangan menikah dengan 

orang luar komunitas atau pembatasan mobilitas ke luar wilayah 

adat. Larangan ini biasanya dimaksudkan untuk menjaga 

kemurnian budaya, solidaritas sosial, atau kelestarian nilai-nilai 

tradisional. Namun, dalam perspektif Hak Asasi Manusia 

(HAM), praktik semacam ini dapat dianggap melanggar hak 

kebebasan pribadi, terutama hak untuk menentukan pasangan 

hidup, memilih tempat tinggal, atau menjalani kehidupan sesuai 

kehendak sendiri. 

Deklarasi dan konvensi internasional seperti International 

Covenant on Civil and Political Rights (ICCPR) secara tegas 

menjamin hak individu atas kebebasan pribadi, termasuk dalam 

urusan keluarga dan kehidupan rumah tangga (Pasal 17 dan 23). 

Oleh karena itu, ketegangan muncul ketika nilai kolektif dalam 

hukum adat berbenturan dengan hak individual yang dijamin 

secara universal. Untuk mengatasi ketegangan ini, diperlukan 

pendekatan dialogis yang menghormati kearifan lokal sekaligus 

memastikan bahwa hak dasar setiap anggota komunitas tetap 

terlindungi secara adil. 

 

2. Harmonisasi Hukum Adat dan HAM 

Upaya harmonisasi antara hukum adat dan HAM dilakukan 

dalam berbagai bentuk, baik oleh negara maupun oleh komunitas adat 

itu sendiri. Beberapa pendekatan yang dapat dilakukan adalah: 

 

 



 155  Buku Ajar 

a. Revitalisasi Hukum Adat yang Berperspektif HAM 

Revitalisasi hukum adat dengan perspektif HAM menjadi 

langkah strategis dalam menjaga relevansi nilai-nilai tradisional 

di tengah tuntutan zaman. Proses ini tidak selalu berarti 

menghapus norma adat lama, melainkan menafsirkan ulang dan 

menyesuaikannya agar sejalan dengan prinsip keadilan, 

kesetaraan, dan martabat manusia. Contohnya, masyarakat adat 

Kajang di Sulawesi Selatan telah mulai membuka partisipasi 

perempuan dalam lembaga-lembaga adat, yang sebelumnya 

didominasi oleh laki-laki. Perubahan ini merupakan bentuk 

adaptasi terhadap nilai-nilai universal HAM tanpa 

menghilangkan identitas budaya yang dijunjung tinggi. 

Upaya revitalisasi ini mencerminkan bahwa hukum adat bersifat 

dinamis dan dapat berkembang seiring perubahan sosial. Dengan 

mendorong musyawarah internal komunitas dan keterlibatan 

semua kelompok—termasuk perempuan dan kaum muda—maka 

nilai-nilai tradisi dapat terus hidup tanpa mengorbankan hak 

dasar individu. Harmonisasi ini menjadi kunci untuk 

menciptakan sistem hukum yang inklusif, adil, dan kontekstual, 

sehingga hukum adat tetap dihormati sambil memenuhi standar 

hukum nasional dan internasional. 

b. Intervensi Negara Melalui Kebijakan Afirmatif 

Intervensi negara melalui kebijakan afirmatif menjadi langkah 

penting dalam harmonisasi antara hukum adat dan prinsip hak 

asasi manusia (HAM). Salah satu bentuk konkret adalah melalui 

pengakuan formal terhadap keberadaan masyarakat adat dan 

wilayah adat, seperti yang diatur dalam Permendagri No. 52 

Tahun 2014 tentang Pedoman Pengakuan dan Perlindungan 

Masyarakat Hukum Adat. Dengan kebijakan ini, negara 

memberikan dasar hukum agar komunitas adat dapat 

menjalankan nilai-nilai dan aturan secara sah, sekaligus 

mendorong agar norma-norma tersebut sejalan dengan prinsip-

prinsip HAM, seperti kesetaraan dan nondiskriminasi (Van der 

Muur, 2018). 

Pengakuan hukum ini bukan berarti melepas tanggung jawab 

negara dalam pengawasan. Pemerintah tetap berperan aktif 

melalui pembinaan dan evaluasi atas keberlakuan hukum adat, 

khususnya ketika norma-norma adat berpotensi bertentangan 



156  Hukum Adat  

dengan HAM. Dengan pendekatan partisipatif dan sensitif 

terhadap konteks lokal, negara dapat mendorong reformasi adat 

secara internal tanpa menimbulkan resistensi budaya. Sinergi ini 

penting agar hukum adat tetap hidup dan berkembang, namun 

tidak melanggar prinsip dasar keadilan dan hak setiap warga 

negara. 

c. Dialog Antar-Norma 

Dialog antar-norma antara hukum adat dan hak asasi manusia 

(HAM) merupakan pendekatan penting dalam menciptakan 

keselarasan antara nilai-nilai lokal dan prinsip-prinsip universal. 

Dialog ini perlu dilakukan secara dua arah, bukan dengan 

pendekatan hegemonik yang memaksakan nilai HAM tanpa 

memahami konteks budaya masyarakat adat. Prinsip 

subsidiaritas menjadi landasan utama dalam pengakuan 

masyarakat adat, yaitu menghormati dan memberikan ruang 

kepada norma-norma lokal untuk berkembang selama tidak 

bertentangan secara substansial dengan prinsip-prinsip HAM 

yang bersifat universal (Pradhani, 2021). 

Dengan dialog ini, hukum adat tidak diposisikan sebagai sistem 

hukum inferior, melainkan sebagai mitra dalam perlindungan 

martabat manusia. Proses ini menekankan pada pencarian titik 

temu yang menjamin keadilan substantif, serta menghindari 

konflik antara identitas kultural dengan standar internasional. 

Dengan mekanisme dialogis, masyarakat adat diberikan ruang 

untuk menafsirkan kembali nilai-nilai tradisional secara 

kontekstual dan progresif, sehingga hukum adat dapat terus hidup 

dan relevan di tengah dinamika sosial global. 

 

3. Perlindungan Hak Masyarakat Adat melalui HAM 

Prinsip HAM juga memberi perlindungan yang kuat terhadap 

eksistensi hukum adat, khususnya dalam hal: 

a. Hak Atas Tanah dsan Wilayah Adat 

Hak atas tanah dan wilayah adat merupakan elemen fundamental 

dalam kehidupan masyarakat adat, karena tanah tidak hanya 

dipandang sebagai aset ekonomi, tetapi juga memiliki dimensi 

spiritual, sosial, dan kultural. Hubungan masyarakat adat dengan 

tanah bersifat turun-temurun dan erat kaitannya dengan identitas 

serta keberlangsungan hidup komunitas. Dalam konteks hak 



 157  Buku Ajar 

asasi manusia (HAM), pengakuan atas hak kolektif ini 

mencerminkan penghormatan terhadap martabat dan hak-hak 

dasar masyarakat adat sebagai kelompok yang memiliki cara 

hidup dan sistem nilai tersendiri. 

Pengakuan yuridis atas hak masyarakat adat terhadap tanahnya 

ditegaskan dalam Putusan Mahkamah Konstitusi (MK) No. 

35/PUU-X/2012, yang menyatakan bahwa "hutan adat bukan lagi 

hutan negara." Putusan ini merupakan tonggak penting dalam 

perlindungan HAM kolektif masyarakat adat, karena mengubah 

paradigma hukum yang sebelumnya menempatkan wilayah adat 

di bawah kontrol negara. Dengan pengakuan ini, negara 

berkewajiban untuk tidak hanya menghormati, tetapi juga 

melindungi hak masyarakat adat atas tanah dan wilayahnya dari 

ancaman perampasan atau eksploitasi tanpa persetujuan. 

b. Hak untuk Mempertahankan Sistem Hukum Sendiri 

Hak masyarakat adat untuk mempertahankan dan 

mengembangkan sistem hukum sendiri merupakan bagian 

integral dari pengakuan atas identitas dan kedaulatan budaya 

komunitas lokal. United Nations Declaration on the Rights of 

Indigenous Peoples (UNDRIP) Pasal 34 menyatakan bahwa 

masyarakat adat berhak memelihara lembaga hukum, adat 

istiadat, dan prosedur penyelesaian sengketa sesuai dengan 

tradisi. Dalam konteks ini, hukum adat tidak hanya menjadi 

warisan budaya, tetapi juga mekanisme aktual dalam menjaga 

keadilan dan keteraturan sosial di tingkat komunitas. 

Di Indonesia, prinsip ini mendapatkan ruang melalui konstitusi 

dan berbagai regulasi sektoral, yang mengakui keberadaan 

masyarakat hukum adat. Selama sistem hukum adat tidak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip HAM dan hukum nasional, 

komunitas adat dapat menjalankan mekanisme penyelesaian 

sengketa seperti musyawarah adat, pemberian sanksi moral, atau 

ritual penyucian. Hal ini memperkuat posisi hukum adat sebagai 

sistem yang sah dan hidup berdampingan dengan sistem hukum 

negara, sekaligus menegaskan pentingnya pluralisme hukum 

dalam kerangka negara hukum yang demokratis dan inklusif. 

c. Hak Atas Partisipasi dan Kebebasan Berpendapat 

Hak atas partisipasi dan kebebasan berpendapat merupakan pilar 

penting dalam perlindungan HAM bagi masyarakat adat. Prinsip 



158  Hukum Adat  

ini memastikan bahwa masyarakat adat tidak hanya dilindungi 

secara pasif, tetapi juga memiliki peran aktif dalam proses 

pengambilan keputusan yang menyangkut kehidupan, tanah, 

budaya, dan hukum. Salah satu bentuk konkret dari hak ini adalah 

prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC), yaitu 

persetujuan bebas, didahului, dan diinformasikan secara 

menyeluruh sebelum adanya intervensi eksternal terutama dalam 

proyek pembangunan di wilayah adat (FAO, 2020). FPIC 

menjadi mekanisme utama untuk mencegah eksploitasi sumber 

daya tanpa sepengetahuan dan persetujuan komunitas. 

Di Indonesia, prinsip ini mulai diakomodasi dalam berbagai 

kebijakan, terutama dalam pengakuan wilayah adat, tata ruang, 

dan proyek pembangunan berkelanjutan. Namun, 

implementasinya masih menghadapi tantangan, seperti 

kurangnya akses informasi, representasi yang tidak inklusif, serta 

tekanan dari kepentingan ekonomi tertentu.  

 

B. Persoalan Diskriminasi dan Keadilan dalam Sistem Adat 

 

Hukum adat merupakan sistem hukum yang tumbuh dan 

berkembang dalam masyarakat lokal, diwariskan secara turun-temurun, 

dan menjadi instrumen sosial untuk mengatur kehidupan bersama. 

Sistem ini mencerminkan nilai, norma, dan pandangan dunia komunitas 

yang bersangkutan. Namun demikian, dalam era modern dan dalam 

konteks negara hukum yang menjunjung tinggi hak asasi manusia 

(HAM), sistem hukum adat menghadapi tantangan serius terkait 

persoalan diskriminasi dan keadilan. Diskriminasi dalam hukum adat 

sering terjadi terhadap kelompok tertentu, terutama perempuan, anak, 

kelompok difabel, serta kelompok minoritas dalam komunitas adat itu 

sendiri. Ketidaksetaraan ini kerap dianggap sebagai bagian dari warisan 

budaya yang tidak boleh diubah. Namun, dari perspektif HAM, setiap 

bentuk diskriminasi harus dihilangkan, dan sistem hukum harus 

menjamin keadilan substantif bagi semua. 

Diskriminasi, menurut Pasal 1 Konvensi Internasional tentang 

Penghapusan Segala Bentuk Diskriminasi Rasial (ICERD), adalah setiap 

bentuk pembedaan, pengecualian, pembatasan, atau pengutamaan 

berdasarkan ras, warna kulit, keturunan, asal usul nasional atau etnis 

yang bertujuan atau berdampak pada penghapusan atau pengurangan 



 159  Buku Ajar 

pengakuan, kenikmatan atau pelaksanaan hak asasi manusia secara 

setara. Sementara itu, keadilan dalam perspektif HAM mencakup 

keadilan distributif (pembagian sumber daya secara adil), keadilan 

prosedural (proses hukum yang adil), dan keadilan korektif (pemulihan 

hak atau kompensasi terhadap ketidakadilan). Dalam konteks hukum 

adat, keadilan sering kali diukur berdasarkan harmoni sosial (restoratif), 

bukan berdasarkan hak individual seperti dalam hukum positif. Inilah 

yang kemudian menimbulkan ketegangan nilai antara sistem hukum adat 

dan HAM. 

 

1. Bentuk-bentuk Diskriminasi dalam Sistem Adat 

a. Diskriminasi terhadap Perempuan 

Salah satu bentuk diskriminasi paling menonjol dalam sistem 

adat adalah terhadap perempuan. Di berbagai komunitas adat, 

perempuan sering kali ditempatkan dalam posisi subordinat. 

Contohnya: 

1) Di masyarakat Bali, sistem patrilineal hanya mengakui laki-

laki sebagai pewaris hak tanah adat. 

2) Di komunitas Adat Tanah Toraja, perempuan tidak 

diperkenankan menjadi pewaris rumah adat (tongkonan) 

atau memimpin ritus adat. 

3) Dalam beberapa sistem kekerabatan Minangkabau, meski 

matrilineal, keputusan adat tetap didominasi oleh laki-laki. 

4) Diskriminasi ini sering dibenarkan dengan alasan adat atau 

syariat lokal, namun dari sudut pandang CEDAW 

(Convention on the Elimination of All Forms of 

Discrimination Against Women), hal ini melanggar prinsip 

kesetaraan gender. 

b. Diskriminasi terhadap Anak dan Remaja 

Diskriminasi terhadap anak dan remaja dalam sistem adat sering 

kali muncul dalam bentuk pengecualian dari proses pengambilan 

keputusan dan penerapan sanksi adat yang tidak proporsional. 

Dalam banyak komunitas adat, anak-anak dianggap belum layak 

terlibat dalam forum musyawarah atau deliberasi adat, sehingga 

suaranya sering diabaikan. Bahkan dalam kasus yang 

menyangkut haknya sendiri, seperti konflik keluarga atau 

pelanggaran terhadap aturan adat, anak-anak jarang diberikan 

kesempatan untuk menyampaikan pandangan. Hal ini 



160  Hukum Adat  

bertentangan dengan prinsip-prinsip Konvensi Hak Anak (CRC), 

khususnya Pasal 12, yang menyatakan bahwa anak berhak untuk 

didengar dalam semua hal yang memengaruhinya. 

Pada praktik adat tertentu, anak-anak yang melakukan 

pelanggaran bisa dikenai sanksi serupa dengan orang dewasa, 

tanpa memperhitungkan aspek usia, kematangan, dan tingkat 

tanggung jawab moralnya. Misalnya, dalam beberapa kasus, 

anak-anak dikenai denda adat, kewajiban ritual, atau bahkan 

pengucilan sosial bersama keluarganya. Padahal, CRC dan 

sistem hukum nasional Indonesia mengamanatkan pendekatan 

keadilan restoratif terhadap anak, dengan mempertimbangkan 

kepentingan terbaik anak sebagai prioritas utama.  

c. Diskriminasi terhadap Kelompok Minoritas dalam Komunitas 

Adat 

Tidak semua anggota komunitas adat mendapatkan perlakuan 

yang sama. Misalnya: 

1) Pada masyarakat adat tertentu, keturunan dari hasil 

perkawinan campuran (luar komunitas) tidak mendapatkan 

hak waris atau hak atas tanah adat. 

2) Pendatang atau pengikut (non-pemilik marga) hanya 

diperkenankan tinggal di wilayah adat sebagai penyewa, 

meski telah tinggal turun-temurun. 

Diskriminasi ini melanggar prinsip non-diskriminasi 

sebagaimana diatur dalam Pasal 28D dan 28I UUD 1945. 

d. Diskriminasi terhadap Difabel 

Diskriminasi terhadap penyandang disabilitas dalam masyarakat 

adat merupakan bentuk ketidaksetaraan yang masih sering 

terjadi, terutama dalam akses terhadap partisipasi sosial dan 

hukum. Dalam banyak komunitas adat, difabel sering kali 

dianggap tidak memiliki kemampuan penuh untuk terlibat dalam 

upacara adat, musyawarah komunitas, atau pengambilan 

keputusan bersama. Pandangan ini didasarkan pada stigma 

bahwa keterbatasan fisik atau intelektual identik dengan 

ketidakmampuan, sehingga difabel cenderung dipinggirkan dari 

proses sosial dan keagamaan yang dianggap sakral atau penting. 

Akibatnya, kehilangan hak untuk berkontribusi dalam kehidupan 

komunal secara setara. 



 161  Buku Ajar 

Diskriminasi ini tidak hanya bersifat sosial tetapi juga berdampak 

hukum. Dalam beberapa sistem adat, ketidakhadiran difabel 

dalam struktur pengambilan keputusan membuatnya tidak 

memiliki perlindungan hukum adat yang memadai, dan suaranya 

jarang dipertimbangkan ketika terjadi sengketa. Hal ini 

bertentangan dengan prinsip-prinsip inklusivitas dan kesetaraan 

yang dijamin dalam Konvensi Hak-Hak Penyandang Disabilitas 

(CRPD) yang telah diratifikasi Indonesia melalui UU No. 19 

Tahun 2011.  

 

2. Keadilan dalam Sistem Adat: Nilai Positif dan Tantangannya 

Sistem hukum adat bukan tanpa nilai keadilan. Dalam banyak 

kasus, hukum adat mengedepankan keadilan restoratif (restorative 

justice), di mana tujuan utama adalah memulihkan hubungan sosial, 

bukan menghukum. Beberapa nilai keadilan dalam hukum adat: 

a. Musyawarah dan Mufakat 

Musyawarah dan mufakat merupakan prinsip utama dalam 

sistem keadilan adat yang menekankan penyelesaian konflik 

secara damai, kolektif, dan non-koersif. Dalam praktiknya, 

masyarakat adat menyelesaikan sengketa melalui pertemuan 

bersama antara pihak-pihak yang berselisih, tokoh adat, dan 

komunitas. Tujuannya bukan untuk menghukum secara keras, 

melainkan untuk mengembalikan keseimbangan sosial dan 

menjaga harmoni antarwarga. Proses ini mencerminkan nilai 

luhur seperti kearifan lokal, solidaritas, dan rasa keadilan 

bersama yang dijalankan secara partisipatif. 

Tantangan muncul ketika prinsip musyawarah tidak sepenuhnya 

inklusif atau transparan. Misalnya, ada kecenderungan dominasi 

tokoh adat atau elite tertentu yang bisa mengarahkan hasil 

musyawarah sesuai kepentingan. Selain itu, dalam beberapa 

kasus, kelompok rentan seperti perempuan, anak-anak, atau 

minoritas adat tidak mendapatkan ruang suara yang setara dalam 

forum musyawarah. Maka, agar prinsip ini tetap relevan, perlu 

ada penguatan tata kelola adat yang akuntabel dan inklusif tanpa 

menghilangkan esensi musyawarah itu sendiri. 

b. Kompensasi Sosial 

Kompensasi sosial dalam sistem keadilan adat merupakan bentuk 

penyelesaian konflik yang mengedepankan pemulihan hubungan 



162  Hukum Adat  

sosial daripada pembalasan. Ketika terjadi pelanggaran, pelaku 

diwajibkan memberikan ganti rugi dalam bentuk yang disepakati 

bersama seperti hasil panen, ternak, atau benda adat kepada pihak 

yang dirugikan. Tujuannya adalah untuk memulihkan harmoni 

dalam komunitas dan memastikan bahwa pelaku memahami 

dampak perbuatannya terhadap keseimbangan sosial. Model ini 

juga mendorong tanggung jawab kolektif, karena keluarga 

pelaku sering dilibatkan dalam proses penyelesaian. 

Meski bersifat restoratif, sistem kompensasi sosial memiliki 

tantangan dalam penerapannya. Tidak semua komunitas adat 

memiliki mekanisme yang adil dalam menentukan besaran ganti 

rugi, sehingga bisa terjadi ketimpangan, terutama jika pelaku 

berasal dari keluarga miskin. Di sisi lain, jika ganti rugi terlalu 

ringan, korban bisa merasa tidak mendapatkan keadilan yang 

layak. Maka, penting adanya mekanisme penyesuaian yang 

mempertimbangkan prinsip keadilan substantif agar sistem ini 

tetap relevan dalam konteks modern dan hak asasi manusia. 

c. Pemulihan Keharmonisan 

Pemulihan keharmonisan merupakan prinsip utama dalam sistem 

keadilan adat, di mana fokus utama bukan sekadar menghukum 

pelaku, melainkan memperbaiki hubungan sosial yang rusak 

akibat konflik. Dalam masyarakat adat, pelanggaran terhadap 

norma tidak hanya dilihat sebagai kesalahan terhadap individu, 

tetapi juga terhadap komunitas dan nilai-nilai bersama. Oleh 

karena itu, penyelesaian konflik diarahkan pada pemulihan 

keseimbangan melalui permintaan maaf, pemberian kompensasi, 

atau ritual adat tertentu agar hubungan antarwarga dapat kembali 

harmonis. 

Pendekatan ini juga memiliki tantangan dalam konteks modern, 

terutama ketika konflik melibatkan pelanggaran berat atau 

melibatkan pihak luar komunitas. Pemulihan keharmonisan bisa 

dianggap mengabaikan hak individu korban, terutama jika 

tekanan sosial mendorong penyelesaian damai yang tidak 

sepenuhnya adil. 

 

 

 

 



 163  Buku Ajar 

3. Reformasi Sistem Adat: Menuju Keadilan yang Inklusif 

Untuk menjawab persoalan diskriminasi dan memperkuat 

keadilan dalam sistem adat, diperlukan reformasi nilai dan praktik 

hukum adat. Upaya yang dapat dilakukan meliputi: 

a. Penafsiran Ulang Nilai Adat yang Diskriminatif 

Penafsiran ulang nilai adat yang diskriminatif menjadi langkah 

penting dalam reformasi sistem hukum adat menuju keadilan 

yang lebih inklusif. Seiring meningkatnya kesadaran terhadap 

prinsip hak asasi manusia, sejumlah komunitas adat mulai 

merefleksikan kembali aturan-aturan lama yang selama ini 

meminggirkan kelompok tertentu, khususnya perempuan. 

Contoh nyata dapat dilihat pada komunitas Adat Rendu di Nusa 

Tenggara Timur (NTT), yang telah membuka partisipasi 

perempuan dalam struktur pengambilan keputusan adat, 

termasuk dalam forum musyawarah dan penentuan sanksi adat. 

Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai adat bersifat dinamis dan 

dapat berkembang sesuai dengan tuntutan zaman. 

Proses penafsiran ulang ini tidak menghapus akar budaya 

komunitas, melainkan menguatkan nilai-nilai universal seperti 

keadilan dan kesetaraan dalam bingkai tradisi lokal. 

Reinterpretasi adat juga memperkuat posisi hukum adat sebagai 

sistem sosial yang adaptif dan berdaya lenting, bukan sistem yang 

kaku dan menindas. Dengan melibatkan tokoh adat, perempuan, 

pemuda, dan kelompok rentan lainnya dalam proses reformasi, 

komunitas adat dapat membangun tatanan sosial yang lebih adil 

tanpa kehilangan identitas kulturalnya. 

b. Penguatan Partisipasi Kelompok Rentan 

Penguatan partisipasi kelompok rentan seperti perempuan, anak 

muda, dan difabel merupakan langkah strategis dalam 

mereformasi sistem hukum adat menuju keadilan yang inklusif. 

Dalam banyak masyarakat adat, kelompok-kelompok ini masih 

sering diposisikan sebagai objek hukum, bukan sebagai subjek 

yang memiliki hak untuk berpartisipasi aktif dalam pengambilan 

keputusan. Padahal, kehadirannya sangat penting untuk 

memastikan bahwa norma dan praktik adat mencerminkan 

kebutuhan dan aspirasi seluruh anggota komunitas. Reformasi 

yang melibatkan kelompok rentan memungkinkan terciptanya 



164  Hukum Adat  

sistem adat yang lebih adil, demokratis, dan responsif terhadap 

tantangan sosial kontemporer. 

Upaya penguatan ini dapat diwujudkan melalui mekanisme 

representatif dalam lembaga adat, forum musyawarah terbuka, 

serta pelatihan kepemimpinan bagi anggota kelompok rentan. 

Beberapa komunitas adat di Indonesia mulai memberi ruang bagi 

perempuan untuk menjadi pemimpin adat atau juru bicara dalam 

penyelesaian sengketa. Anak muda juga mulai dilibatkan dalam 

kegiatan pelestarian nilai adat melalui teknologi dan media 

sosial. Sementara itu, difabel diberi akses dalam ritus adat 

melalui pendekatan yang inklusif. Langkah-langkah ini 

menunjukkan bahwa sistem adat memiliki potensi besar untuk 

bertransformasi, asalkan dibuka ruang partisipasi yang setara 

bagi semua anggotanya. 

c. Pembentukan Hukum Adat Tertulis Berperspektif HAM 

Pembentukan hukum adat tertulis yang berperspektif Hak Asasi 

Manusia (HAM) menjadi langkah penting dalam reformasi 

sistem adat menuju keadilan yang lebih inklusif dan akuntabel. 

Dengan melakukan kodifikasi, komunitas adat dapat 

menginventarisasi norma-norma yang berlaku, sekaligus 

melakukan evaluasi terhadap nilai-nilai yang potensial 

bertentangan dengan prinsip HAM, seperti diskriminasi gender 

atau pembatasan kebebasan individu. Kodifikasi juga membantu 

mencegah penyimpangan dalam penegakan hukum adat, karena 

aturan-aturan menjadi lebih transparan dan dapat diakses oleh 

semua anggota masyarakat. 

Banyak komunitas adat di Indonesia kini mulai melakukan 

dokumentasi hukum adat dengan melibatkan berbagai pihak, 

termasuk LSM, akademisi, dan pemerintah daerah. Proses ini 

tidak hanya memperkuat posisi hukum masyarakat adat di 

hadapan negara, tetapi juga menjadi alat pendidikan hukum yang 

penting bagi generasi muda adat. Contohnya, masyarakat adat di 

Kalimantan Tengah dan Papua telah menyusun peraturan adat 

tertulis yang menggabungkan nilai-nilai lokal dengan prinsip-

prinsip keadilan universal.  

d. Pendidikan dan Penyuluhan Hukum Berbasis HAM 

Pendidikan dan penyuluhan hukum berbasis Hak Asasi Manusia 

(HAM) berperan krusial dalam mendorong transformasi internal 



 165  Buku Ajar 

dalam komunitas adat. Melalui program-program pelatihan dan 

sosialisasi, masyarakat adat diberi pemahaman mengenai hak-

hak individu dan kolektif yang dijamin dalam instrumen HAM 

nasional maupun internasional. Hal ini memungkinkan terjadinya 

dialog kritis terhadap norma-norma adat yang berpotensi 

diskriminatif, sekaligus memperkuat praktik-praktik adat yang 

sejalan dengan keadilan dan penghormatan terhadap martabat 

manusia. 

Lembaga seperti Komnas HAM dan Aliansi Masyarakat Adat 

Nusantara (AMAN) telah aktif memberikan pelatihan-pelatihan 

HAM di berbagai komunitas adat. Program ini tidak hanya 

memperkenalkan prinsip HAM, tetapi juga mendorong kader-

kader lokal untuk menjadi agen perubahan di lingkungannya. 

Pendidikan hukum berbasis HAM menciptakan ruang refleksi 

dan pemberdayaan, sehingga masyarakat adat dapat secara 

mandiri mengevaluasi dan menyesuaikan hukum adat dengan 

nilai-nilai keadilan yang lebih inklusif dan egaliter. 

 

C. Dinamika Pengakuan Masyarakat Adat dalam Konteks HAM 

 

Masyarakat adat di Indonesia merupakan kelompok sosial yang 

telah hidup secara turun-temurun berdasarkan nilai-nilai budaya, sistem 

hukum, dan struktur sosial khas. Masyarakat adat memiliki peran penting 

dalam pelestarian lingkungan, kearifan lokal, dan tata kelola sumber 

daya alam. Namun, hingga kini, pengakuan terhadap eksistensi dan hak-

hak masyarakat adat masih menjadi isu krusial dalam konteks Hak Asasi 

Manusia (HAM). Dalam dekade terakhir, terjadi dinamika pengakuan 

masyarakat adat, baik dari segi regulasi, politik, maupun gerakan sosial. 

Meski konstitusi Indonesia telah mengakui eksistensi masyarakat hukum 

adat melalui Pasal 18B ayat (2) UUD 1945, implementasinya masih 

menghadapi berbagai kendala, termasuk konflik lahan, kriminalisasi, 

marginalisasi, dan hambatan dalam pengesahan hukum yang melindungi 

masyarakat adat. 

 

1. Kerangka Konstitusional dan HAM dalam Pengakuan 

Masyarakat Adat 

Secara normatif, Indonesia telah menjamin pengakuan 

masyarakat adat sebagai bagian dari sistem hukum nasional. Pasal 18B 



166  Hukum Adat  

ayat (2) UUD 1945 menyatakan: "Negara mengakui dan menghormati 

kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat beserta hak-hak 

tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai dengan perkembangan 

masyarakat dan prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia." Selain 

itu, Pasal 28I ayat (3) menjamin identitas budaya dan hak masyarakat 

tradisional sebagai bagian dari HAM. Komitmen HAM Indonesia juga 

tercermin dalam ratifikasi beberapa instrumen internasional seperti: 

a. ICCPR (International Covenant on Civil and Political Rights) 

b. ICESCR (International Covenant on Economic, Social and 

Cultural Rights) 

c. UNDRIP (United Nations Declaration on the Rights of 

Indigenous Peoples) 2007 meski tidak diratifikasi secara formal, 

Indonesia menunjukkan dukungan terhadap deklarasi ini. 

Masyarakat adat berhak atas pengakuan identitas, wilayah adat, 

partisipasi dalam pengambilan kebijakan, serta perlindungan dari 

perampasan tanah dan kekerasan struktural. 

 

2. RUU Masyarakat Adat: Antara Harapan dan Ketidakpastian 

Sejak 2012, Rancangan Undang-Undang (RUU) tentang 

Masyarakat Adat telah dibahas di DPR. RUU ini belum juga disahkan. 

RUU ini diharapkan menjadi payung hukum yang mengakui eksistensi 

dan hak kolektif masyarakat adat secara komprehensif. Keterlambatan 

pengesahan RUU ini disebabkan oleh berbagai faktor, seperti: 

a. Perdebatan mengenai definisi "masyarakat adat" secara legal. 

b. Kepentingan ekonomi dan politik terkait sektor pertambangan 

dan perkebunan di wilayah adat. 

c. Ketakutan akan konflik kewenangan antara pemerintah pusat, 

daerah, dan komunitas adat. 

Padahal, menurut Komnas HAM (2021), ketiadaan undang-

undang khusus menyebabkan masyarakat adat rentan terhadap 

perampasan tanah, penggusuran paksa, dan kriminalisasi. 

 

3. Kriminalisasi dan Pelanggaran HAM terhadap Masyarakat 

Adat 

Salah satu indikator lemahnya pengakuan masyarakat adat adalah 

tingginya kasus kriminalisasi terhadapnya. Kriminalisasi terjadi saat 

masyarakat adat mempertahankan tanah ulayat yang diklaim sebagai 



 167  Buku Ajar 

kawasan hutan negara atau wilayah konsesi perusahaan. Kasus-kasus 

mencolok: 

a. Kasus Laman Kinipan (2020): Enam warga adat di Kalimantan 

Tengah dikriminalisasi karena mempertahankan wilayah adat 

dari ekspansi perkebunan sawit. 

b. Kasus masyarakat adat Marind di Papua Selatan (2021): 

Dilaporkan adanya kekerasan struktural dan pelanggaran HAM 

akibat ekspansi perusahaan pangan skala besar. 

c. Komunitas Suku Anak Dalam (2018): Terusir dari kawasan adat 

di Jambi akibat konflik lahan dengan perusahaan HTI. 

Kriminalisasi ini tidak hanya melanggar hak atas tanah, tapi juga 

hak atas identitas budaya, kehidupan layak, dan partisipasi politik, 

sebagaimana dijamin dalam Pasal 27, 28, dan 33 UUD 1945 serta 

ICCPR. 

 

4. Pengakuan Daerah dan Peran Pemerintah Lokal 

Pada ketiadaan UU nasional, banyak pemerintah daerah 

mengambil inisiatif untuk mengeluarkan perda pengakuan masyarakat 

adat. Hingga 2022, terdapat lebih dari 100 peraturan daerah yang 

mengakui masyarakat hukum adat. Beberapa contoh: 

a. Perda Kabupaten Lebak No. 8 Tahun 2015 tentang Pengakuan 

Kesatuan Adat Kasepuhan. 

b. Perda Kabupaten Malinau No. 10 Tahun 2012 tentang 

Perlindungan dan Pengakuan Masyarakat Adat. 

c. Perda Kabupaten Jayapura No. 8 Tahun 2016 tentang Hak 

Ulayat. 

Banyak perda tersebut tidak diikuti dengan implementasi 

administratif yang konkret, seperti penetapan wilayah adat atau 

pemberdayaan lembaga adat. Ini menunjukkan bahwa pengakuan legal 

belum tentu berujung pada pemenuhan hak. 

 

5. Peran Lembaga Nasional dan Internasional dalam Advokasi 

HAM 

a. Komnas HAM 

Komisi Nasional Hak Asasi Manusia (Komnas HAM) memiliki 

peran strategis dalam mengadvokasi perlindungan hak-hak 

masyarakat adat di Indonesia. Lembaga ini secara konsisten 

menyuarakan pentingnya pengakuan terhadap masyarakat adat 



168  Hukum Adat  

sebagai pemilik hak kolektif atas tanah, budaya, dan sistem 

hukum sendiri. Dalam laporan tahunannya, Komnas HAM 

mengkategorikan pelanggaran terhadap hak masyarakat adat 

seperti perampasan tanah ulayat, kriminalisasi tokoh adat, dan 

marginalisasi dalam pengambilan keputusan sebagai bentuk 

pelanggaran HAM berat yang bersifat struktural (Komnas HAM, 

2021). 

Komnas HAM juga berfungsi sebagai penghubung antara 

masyarakat adat dan negara dalam rangka mencari penyelesaian 

berbasis HAM. Melalui investigasi, mediasi, hingga pemberian 

rekomendasi kebijakan, lembaga ini berupaya agar prinsip-

prinsip HAM menjadi dasar dalam penyusunan dan pelaksanaan 

kebijakan pembangunan, khususnya di wilayah adat. Advokasi 

ini semakin penting di tengah ekspansi investasi dan proyek-

proyek infrastruktur yang kerap mengabaikan hak kolektif 

masyarakat adat atas wilayahnya. 

b. Mahkamah Konstitusi 

Mahkamah Konstitusi (MK) berperan penting dalam 

memperkuat perlindungan hak masyarakat adat melalui putusan-

putusan yang bernuansa hak asasi manusia. Salah satu putusan 

monumental adalah Putusan MK No. 35/PUU-X/2012, yang 

menyatakan bahwa “hutan adat bukan lagi bagian dari hutan 

negara”, melainkan merupakan milik kolektif masyarakat hukum 

adat yang diakui keberadaannya. Putusan ini merupakan 

terobosan yuridis dalam menegaskan hak atas tanah dan wilayah 

sebagai bagian dari hak asasi masyarakat adat yang bersumber 

dari hubungan historis dan spiritual dengan alam. 

Implementasi putusan tersebut belum sepenuhnya efektif di 

tingkat daerah. Pengakuan atas eksistensi masyarakat adat yang 

menjadi syarat utama pelaksanaan putusan MK masih sangat 

tergantung pada inisiatif pemerintah daerah melalui peraturan 

daerah (perda) atau surat keputusan kepala daerah. 

Ketidakkonsistenan ini menyebabkan banyak masyarakat adat 

belum mendapatkan kepastian hukum atas wilayahnya, sehingga 

tetap rentan terhadap konflik agraria dan ekspansi investasi yang 

tidak mempertimbangkan prinsip Free, Prior and Informed 

Consent (FPIC). 

 



 169  Buku Ajar 

c. Lembaga Internasional 

Lembaga-lembaga internasional berperan strategis dalam 

mendorong pengakuan dan perlindungan hak masyarakat adat di 

berbagai negara, termasuk Indonesia. Organisasi seperti United 

Nations Development Programme (UNDP), Forest Peoples 

Programme, dan International Fund for Agricultural 

Development (IFAD) telah mendukung berbagai inisiatif yang 

berorientasi pada hak asasi masyarakat adat. Salah satu program 

penting yang didukung adalah REDD+ (Reducing Emissions 

from Deforestation and Forest Degradation), yang tidak hanya 

menargetkan pelestarian hutan, tetapi juga menempatkan 

masyarakat adat sebagai aktor utama dalam pengelolaan wilayah 

hutan secara berkelanjutan. 

Lembaga-lembaga ini mendorong pendekatan partisipatif seperti 

pemetaan partisipatif dan pendanaan berbasis komunitas. 

Pemetaan partisipatif memungkinkan masyarakat adat untuk 

mendokumentasikan dan mengklaim wilayah adat secara legal, 

sementara skema pendanaan komunitas memberi akses langsung 

terhadap sumber daya pembangunan tanpa melalui birokrasi 

negara yang kerap diskriminatif. Pendekatan ini tidak hanya 

memperkuat kapasitas masyarakat adat, tetapi juga membangun 

kesadaran global akan pentingnya menghormati dan melindungi 

hak-hak kolektif sebagai bagian dari prinsip-prinsip hak asasi 

manusia universal. 

 

6. Perempuan Adat dan HAM: Pengakuan Ganda 

Perempuan adat menghadapi tantangan ganda: sebagai bagian 

dari kelompok adat yang termarjinalisasi, dan sebagai perempuan dalam 

struktur adat patriarkal. Dalam konteks HAM, pengakuan terhadap 

perempuan adat sangat penting, karena sering menjadi penjaga 

pengetahuan budaya dan lingkungan. Menurut Aliansi Perempuan Adat 

Nusantara (PEREMPUAN AMAN, 2022), banyak kasus pelanggaran 

HAM yang dialami perempuan adat, seperti: 

a. Pengusiran paksa dari tanah adat. 

b. Kekerasan seksual saat konflik agraria. 

c. Tidak diakui dalam kepemimpinan adat. 



170  Hukum Adat  

Pengakuan terhadap perempuan adat bukan hanya soal 

kesetaraan gender, tetapi bagian integral dari pengakuan masyarakat adat 

secara utuh. 

 

7. Inisiatif Masyarakat Sipil dan Teknologi Pemetaan Wilayah 

Adat 

Inisiatif masyarakat sipil berperan kunci dalam perjuangan 

masyarakat adat atas hak-haknya, khususnya dalam hal pengakuan 

wilayah adat. Organisasi seperti Aliansi Masyarakat Adat Nusantara 

(AMAN), Jaringan Kerja Pemetaan Partisipatif (JKPP), dan Wahana 

Lingkungan Hidup Indonesia (Walhi) secara aktif mendorong program 

pemetaan partisipatif. Hingga tahun 2023, AMAN mencatat bahwa lebih 

dari 23 juta hektar wilayah adat telah berhasil dipetakan. Proses ini 

melibatkan masyarakat secara langsung, dari pengumpulan data historis, 

penandaan batas wilayah, hingga validasi oleh lembaga adat. Kegiatan 

ini memperkuat kedaulatan masyarakat adat atas ruang hidup. 

Pemetaan partisipatif bukan hanya berfungsi sebagai alat teknis 

untuk dokumentasi geografis, tetapi juga sebagai strategi politik untuk 

memperjuangkan hak atas tanah dan sumber daya alam. Dengan peta 

sebagai bukti sah, masyarakat adat memiliki dasar yang kuat untuk 

mengklaim wilayahnya di hadapan negara dan pihak ketiga, termasuk 

perusahaan dan investor. Peta ini menjadi instrumen penting dalam 

mencegah perampasan lahan (land grabbing) dan menjadi dasar 

pengajuan pengakuan formal dari pemerintah melalui Peraturan Daerah 

atau Surat Keputusan pengakuan hak ulayat. 

Pemetaan partisipatif ini sejalan dengan prinsip-prinsip dalam 

United Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples 

(UNDRIP), terutama terkait dengan hak atas wilayah dan sumber daya 

alam tradisional. UNDRIP menjamin bahwa masyarakat adat memiliki 

hak untuk menentukan dan mempertahankan hubungan spiritual, 

budaya, dan ekonomi dengan wilayahnya.  

 

8. Dinamika Hukum Global: Pengaruh UNDRIP dan SDGs 

Dinamika pengakuan masyarakat adat juga dipengaruhi oleh tren 

hukum global. UNDRIP (2007), meski bukan konvensi mengikat, 

menjadi rujukan penting bagi Indonesia dalam menyusun kebijakan 

terkait masyarakat adat. Poin penting UNDRIP antara lain: 

 



 171  Buku Ajar 

a. Hak atas penentuan nasib sendiri. 

b. Hak atas wilayah, tanah, dan sumber daya. 

c. Hak atas praktik budaya dan sistem hukum sendiri. 

Agenda 2030 Sustainable Development Goals (SDGs) juga 

menekankan pentingnya pelibatan masyarakat adat dalam pencapaian 

pembangunan berkelanjutan, khususnya pada Tujuan 15 (Ekosistem 

Darat) dan Tujuan 16 (Institusi yang Inklusif). 

 

D. Latihan Soal Bab XI 

 

Latihan Soal Bab XI disusun untuk menguji pemahaman 

pembaca terhadap keterkaitan antara hukum adat dan hak asasi manusia 

(HAM), khususnya dalam hal implikasi hukum, isu diskriminasi, 

dinamika pengakuan masyarakat adat, serta ketegangan antara norma 

tradisional dan prinsip universal HAM. Soal-soal dalam bagian ini 

dirancang untuk mendorong analisis kritis atas bagaimana hukum adat 

dapat berkontribusi pada atau justru menantang pemenuhan HAM.  

1. Jelaskan bagaimana konstitusi Indonesia mengakui hak masyarakat 

hukum adat dalam konteks Hak Asasi Manusia. 

2. Apa saja tantangan utama dalam pengesahan RUU Masyarakat Adat 

dan bagaimana keterkaitannya dengan perlindungan HAM? 

3. Analisislah bagaimana pelanggaran terhadap masyarakat adat, 

seperti penggusuran dan perampasan tanah, dapat dikategorikan 

sebagai pelanggaran HAM. 

4. Diskusikan bagaimana hukum adat bisa mendukung atau 

bertentangan dengan prinsip-prinsip non-diskriminasi dalam HAM. 

5. Jelaskan bagaimana hak-hak perempuan adat seringkali terabaikan 

dalam sistem hukum adat. 

  



172  Hukum Adat  

  



 173  Buku Ajar 

BAB XII 

HUKUM ADAT DAN 

POLITIK HUKUM 

NASIONAL 
 

 

Kemampuan Akhir yang Diharapkan 

Mampu memahami terkait dengan peran hukum adat dalam 

pembentukan peraturan perundang-undangan, memahami 

problematika dualisme hukum, serta memahami harmonisasi hukum 

adat dan hukum positif. Sehingga pembaca dapat mampu menganalisis 

pentingnya harmonisasi antara hukum adat dan hukum positif guna 

menciptakan sistem hukum yang selaras, berkeadilan, dan responsif 

terhadap keragaman sosial budaya di Indonesia. 

Materi Pembelajaran 

• Peran Hukum Adat dalam Pembentukan Peraturan Perundang-

undangan 

• Problematika Dualisme Hukum 

• Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Positif 

• Latihan Soal Bab XII 

 

 

A. Peran Hukum Adat dalam Pembentukan Peraturan 

Perundang-undangan 

 

Hukum adat merupakan sistem hukum yang tumbuh dan 

berkembang dalam masyarakat Indonesia secara turun-temurun dan 

menjadi bagian integral dari identitas hukum nasional. Di tengah arus 

globalisasi dan modernisasi hukum, eksistensi hukum adat masih tetap 

relevan, terutama dalam pembentukan peraturan perundang-undangan. 



174  Hukum Adat  

Politik hukum nasional Indonesia menempatkan hukum adat sebagai 

sumber hukum formal maupun material dalam pembentukan hukum 

positif. Peran hukum adat dalam proses legislasi bukan hanya bersifat 

simbolik, melainkan juga substansial, karena mengakomodasi nilai-nilai 

lokal, keadilan komunitas, dan struktur sosial yang telah hidup dalam 

masyarakat. 

 

1. Konsepsi Hukum Adat dalam Sistem Hukum Nasional 

Secara yuridis, pengakuan terhadap hukum adat dapat ditemukan 

dalam berbagai peraturan perundang-undangan, di antaranya: 

a. Pasal 18B ayat (2) UUD 1945 menyatakan: "Negara mengakui 

dan menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat 

beserta hak-hak tradisionalnya...". 

b. Pasal 28I ayat (3) UUD 1945 menegaskan bahwa identitas 

budaya dan hak masyarakat tradisional adalah bagian dari hak 

asasi manusia yang dilindungi negara. 

Putusan Mahkamah Konstitusi No. 35/PUU-X/2012 juga 

mengafirmasi bahwa hutan adat bukan bagian dari hutan negara, yang 

menjadi tonggak pengakuan hukum terhadap eksistensi masyarakat 

hukum adat dan sistem hukumnya. Pengakuan ini menjadi dasar politik 

hukum nasional dalam menjadikan hukum adat sebagai rujukan dalam 

pembuatan undang-undang, baik dalam aspek formil (mekanisme 

legislasi) maupun materil (substansi norma) (Abubakar, 2013). 

 

2. Hukum Adat sebagai Sumber dalam Pembentukan Hukum 

Nasional 

Hukum adat berperan sebagai sumber material dalam 

penyusunan peraturan perundang-undangan. Sumber material adalah 

sumber yang menyediakan nilai, norma, dan prinsip yang dijadikan 

rujukan dalam merumuskan peraturan hukum positif. Dalam banyak 

regulasi, terdapat klausul yang membuka ruang bagi eksistensi hukum 

adat, seperti: 

a. UU No. 6 Tahun 2014 tentang Desa, yang mengakui desa adat 

sebagai satuan pemerintahan yang memiliki kewenangan 

berbasis hukum adat. 

b. UU No. 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan 

Lingkungan Hidup, yang memberi tempat bagi kearifan lokal 

termasuk hukum adat dalam pengelolaan lingkungan. 



 175  Buku Ajar 

c. UU No. 5 Tahun 1960 tentang Pokok Agraria (UUPA), yang 

menempatkan hukum adat sebagai hukum yang berlaku 

sepanjang tidak bertentangan dengan kepentingan nasional. 

Keterlibatan hukum adat dalam pembuatan regulasi ini 

menunjukkan bahwa hukum adat bukan hanya sistem hukum historis, 

tetapi juga instrumen hukum yang hidup dan adaptif terhadap perubahan 

sosial. 

 

3. Hukum Adat dalam Legislasi Agraria dan Lingkungan 

Sektor agraria dan lingkungan adalah dua bidang utama yang 

menunjukkan peran nyata hukum adat dalam pembentukan regulasi. 

Contoh konkret: 

a. Putusan MK No. 35/PUU-X/2012, yang menyatakan bahwa 

hutan adat adalah hutan yang berada di wilayah masyarakat 

hukum adat dan bukan bagian dari hutan negara, menjadi dasar 

hukum dalam perubahan regulasi kehutanan. 

b. Peraturan Menteri Lingkungan Hidup dan Kehutanan (Permen 

LHK) No. 9 Tahun 2021 memberikan pengakuan atas wilayah 

kelola masyarakat adat dalam skema perhutanan sosial. 

Kebijakan ini lahir dari tekanan dan advokasi masyarakat adat 

yang menggunakan pendekatan hukum adat sebagai alat legitimasi 

penguasaan wilayah dan sumber daya alam, yang pada akhirnya 

memengaruhi desain regulasi nasional. 

 

4. Integrasi Hukum Adat dalam Politik Hukum Nasional 

Politik hukum nasional Indonesia secara perlahan menunjukkan 

arah yang lebih inklusif terhadap hukum adat. Hal ini ditunjukkan 

dengan beberapa inisiatif kebijakan seperti: 

a. Rancangan Undang-Undang Masyarakat Adat (RUU MHA), 

yang secara eksplisit menempatkan hukum adat sebagai sistem 

hukum yang berdiri sendiri namun diakui negara. 

b. Pembangunan hukum nasional berbasis pluralisme hukum, 

seperti yang dikemukakan oleh Mahfud MD (2017), menekankan 

bahwa sistem hukum nasional tidak dapat dilepaskan dari 

pluralitas hukum yang hidup di masyarakat, termasuk hukum 

adat, hukum Islam, dan hukum Barat. 

Integrasi hukum adat ke dalam sistem hukum nasional tidak 

selalu berjalan mulus. Perbedaan paradigma antara hukum adat yang 



176  Hukum Adat  

bersifat kolektif dan hukum positif yang cenderung individualis 

seringkali menjadi titik benturan (Nasution, 2018). 

 

5. Peran Lembaga Adat dan Organisasi Sipil dalam Legislasi 

Lembaga adat dan organisasi masyarakat sipil berperan penting 

dalam mendorong hukum adat masuk dalam ruang legislasi nasional. 

Beberapa strategi yang dilakukan antara lain: 

a. Pemetaan wilayah adat dan penulisan hukum adat lokal, sebagai 

dasar klaim hukum masyarakat adat. Program ini banyak 

dilakukan oleh JKPP dan AMAN. 

b. Litigasi strategis dan advokasi legislasi, seperti yang dilakukan 

dalam kasus Kinipan, Papua, dan Kalimantan, yang pada 

akhirnya mendorong lahirnya kebijakan afirmatif. 

c. Dialog dengan DPR dan kementerian terkait, untuk menjamin 

substansi hukum adat dimasukkan dalam naskah akademik dan 

RUU. 

Keterlibatan ini menciptakan ruang deliberatif di mana hukum 

adat tidak hanya menjadi objek, tetapi juga subjek dalam pembuatan 

hukum. 

 

6. Arah Pengembangan Politik Hukum Berbasis Adat 

Pada konteks reformasi hukum dan demokratisasi, arah politik 

hukum nasional Indonesia mulai membuka ruang bagi hukum adat 

sebagai bagian dari strategi pembangunan hukum yang berkeadilan 

sosial. Tren ini tampak dari: 

a. Pendekatan bottom-up dalam penyusunan regulasi, terutama 

yang berkaitan dengan sumber daya alam, tata ruang, dan desa 

adat. 

b. Pengakuan atas legal pluralism, yang menerima kenyataan 

bahwa lebih dari satu sistem hukum hidup berdampingan dalam 

masyarakat dan harus diakomodasi dalam pembuatan hukum 

nasional. 

c. Penguatan pendekatan socio-legal, yang mendorong peraturan 

perundang-undangan tidak hanya berdasarkan asas yuridis 

formil, tetapi juga pada asas sosiologis dan kultural. 

Dengan penguatan paradigma ini, hukum adat bukan lagi hanya 

warisan masa lalu, tetapi aset hukum masa depan yang dapat 

memberikan keadilan substantif di tingkat lokal dan nasional. 



 177  Buku Ajar 

B. Problematika Dualisme Hukum 

 

Sistem hukum Indonesia dikenal sebagai sistem hukum yang 

pluralistik, yang artinya dalam praktik kehidupan hukumnya terdapat 

lebih dari satu sistem hukum yang hidup berdampingan. Dualisme 

hukum muncul dari eksistensi hukum negara (positif) di satu sisi dan 

hukum adat di sisi lain. Problematika dualisme hukum ini menjadi isu 

penting dalam diskursus politik hukum nasional, karena menyangkut 

keserasian antara hukum adat yang tumbuh dari nilai-nilai lokal dengan 

hukum nasional yang dibentuk oleh negara. Pluralisme hukum 

seharusnya menciptakan ruang integrasi, namun dalam praktiknya justru 

kerap menimbulkan konflik yuridis dan sosial akibat tumpang tindih 

yurisdiksi, perbedaan paradigma, hingga ketimpangan otoritas hukum.  

Dualisme hukum di Indonesia merujuk pada kondisi di mana 

terdapat dua sistem hukum yang berjalan secara paralel, yaitu hukum 

negara (positif) dan hukum adat. Hukum negara merupakan hukum yang 

dirumuskan secara formal oleh lembaga legislatif dan ditegakkan oleh 

aparat negara. Sementara hukum adat adalah hukum tidak tertulis yang 

hidup dan berkembang dalam komunitas masyarakat adat, bersumber 

pada nilai-nilai budaya, spiritualitas, dan kearifan lokal. Pasca 

kemerdekaan, hukum adat tidak serta-merta dihapus, tetapi 

keberadaannya sering berada dalam posisi subordinat terhadap hukum 

negara, meskipun diakui secara konstitusional melalui Pasal 18B ayat (2) 

dan Pasal 28I UUD 1945. Strategi dalam penyelesaian problematika 

dualisme hukum sebagai berikut: 

 

1. Pengakuan Legal dan Formal terhadap Hukum Adat 

Pengakuan legal dan formal terhadap hukum adat merupakan 

langkah esensial dalam mewujudkan keadilan sosial bagi masyarakat 

adat di Indonesia. Selama ini, eksistensi hukum adat kerap bersandar 

pada pengakuan informal atau terbatas, meskipun dalam praktiknya 

hukum adat telah hidup dan menjadi sistem regulasi sosial yang efektif. 

Oleh karena itu, negara perlu mengukuhkan pengakuan hukum ini dalam 

kerangka legal formal melalui undang-undang, baik dalam bentuk 

regulasi sektoral maupun melalui Undang-Undang khusus seperti RUU 

Masyarakat Adat. Tanpa pengakuan formal, masyarakat adat rentan 

mengalami marginalisasi, termasuk dalam konflik agraria dan 

ketimpangan dalam pengambilan keputusan. 



178  Hukum Adat  

Pengakuan tersebut harus bersifat menyeluruh, mencakup tiga 

elemen utama yaitu wilayah adat, struktur kelembagaan adat, dan norma-

norma hukum adat yang berlaku. Wilayah adat merupakan ruang hidup 

masyarakat adat yang mengandung nilai sejarah, ekonomi, spiritual, dan 

ekologis. Tanpa pengakuan atas wilayah, masyarakat adat akan terus 

terancam kehilangan akses atas sumber daya alam yang dikelola secara 

lestari. Selain itu, struktur kelembagaan adat juga perlu diakui sebagai 

otoritas yang sah dalam menyelenggarakan pemerintahan lokal berbasis 

kearifan tradisional, termasuk dalam penyelesaian sengketa dan 

pemeliharaan norma sosial. 

Norma hukum adat yang hidup dan berkembang di tengah 

masyarakat juga perlu dilegitimasi sebagai bagian dari sistem hukum 

nasional, selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip HAM dan 

konstitusi. Dengan begitu, norma adat tidak lagi dipandang sebagai 

entitas “di luar sistem hukum negara”, melainkan sebagai salah satu 

sumber hukum yang diakui. Hal ini sejalan dengan Pasal 18B ayat (2) 

UUD 1945 yang menyatakan bahwa negara mengakui dan menghormati 

kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat beserta hak-hak 

tradisionalnya. 

RUU Masyarakat Adat yang saat ini masih dalam pembahasan di 

DPR menjadi momentum penting untuk merumuskan pengakuan yang 

menyeluruh dan berpihak kepada kepentingan masyarakat adat. Dalam 

draf RUU tersebut, telah diatur mekanisme pengakuan komunitas adat, 

penguatan kelembagaan adat, serta perlindungan hak atas tanah, budaya, 

dan sistem hukum. Namun, RUU ini harus dijaga agar tidak hanya 

menjadi simbol formal, melainkan instrumen yang memiliki daya paksa 

hukum dan anggaran untuk implementasinya di lapangan. 

 

2. Integrasi Normatif dan Institusional 

Integrasi normatif dan institusional antara hukum negara dan 

hukum adat merupakan upaya strategis untuk menciptakan sistem 

hukum yang inklusif dan kontekstual. Pendekatan yang digunakan dalam 

hal ini adalah legal pluralism, yaitu pengakuan terhadap keberadaan 

lebih dari satu sistem hukum dalam suatu negara. Dalam konteks 

Indonesia yang majemuk, legal pluralism memungkinkan hukum adat 

untuk tetap hidup dan dihormati tanpa harus dilebur atau dihapuskan oleh 

sistem hukum negara. Pendekatan ini mencerminkan semangat 



 179  Buku Ajar 

konstitusi, khususnya Pasal 18B ayat (2) UUD 1945 yang menegaskan 

pengakuan terhadap masyarakat hukum adat dan hak-haknya. 

Pada kerangka legal pluralism, hukum negara tidak mendominasi 

secara hegemonik, tetapi berperan sebagai sistem yang mengakomodasi 

dan memberikan perlindungan terhadap sistem hukum lokal yang telah 

terbukti efektif di komunitasnya. Hal ini membutuhkan pengaturan 

normatif yang menjamin keberlanjutan dan pengakuan hukum adat 

sebagai sumber hukum yang sah, sepanjang tidak bertentangan dengan 

prinsip-prinsip Hak Asasi Manusia dan konstitusi. Misalnya, 

penyelesaian sengketa di tingkat masyarakat adat dapat diakui secara 

hukum jika mekanismenya menjamin keadilan, transparansi, dan 

partisipasi. 

Secara institusional, integrasi ini memerlukan sinergi antara 

lembaga negara dan lembaga adat. Lembaga adat perlu diberi ruang 

hukum untuk berfungsi secara resmi dalam penyelenggaraan keadilan, 

pengelolaan sumber daya, dan pelestarian budaya lokal. Pemerintah 

daerah dapat berperan sentral dalam fasilitasi dan pengakuan 

kelembagaan ini melalui perda atau kebijakan afirmatif lain. Di sisi lain, 

lembaga negara seperti pengadilan, aparat penegak hukum, dan 

kementerian terkait perlu dilatih untuk memahami dan menghormati 

hukum adat sebagai bagian dari sistem hukum nasional. 

Integrasi ini juga harus didukung oleh mekanisme verifikasi dan 

dokumentasi hukum adat, agar norma-norma lokal dapat dipetakan 

secara sistematis dan digunakan sebagai referensi dalam proses hukum. 

Inisiatif seperti penyusunan peraturan adat tertulis, pemetaan wilayah 

hukum adat, dan pelatihan paralegal adat sangat penting dalam 

mendukung legitimasi hukum adat di mata hukum nasional. Di sinilah 

peran LSM, akademisi, dan institusi pelatihan hukum menjadi krusial 

dalam menjembatani dua sistem tersebut. 

 

3. Penguatan Partisipasi Masyarakat Adat 

Penguatan partisipasi masyarakat adat dalam proses legislasi 

merupakan salah satu langkah penting dalam mewujudkan keadilan 

substansial dan demokrasi deliberatif di Indonesia. Dalam sistem hukum 

nasional, keterlibatan masyarakat adat belum sepenuhnya optimal, 

padahal memiliki pengetahuan hukum, nilai-nilai sosial, dan struktur 

kelembagaan yang telah lama berkembang dan terbukti mampu 

mengelola kehidupan masyarakat secara harmonis. Oleh karena itu, 



180  Hukum Adat  

keterlibatan aktif masyarakat adat dalam setiap tahapan legislasi — 

mulai dari perencanaan, penyusunan, pembahasan, hingga evaluasi — 

sangat penting agar hukum yang dihasilkan merefleksikan kebutuhan 

dan realitas lokal. 

Mekanisme partisipatif tersebut dapat dilakukan melalui 

konsultasi publik, forum dialog antar pemangku kepentingan, serta 

pelibatan perwakilan masyarakat adat secara langsung dalam panitia 

legislasi atau tim penyusun peraturan. Prinsip Free, Prior and Informed 

Consent (FPIC) yang diakui dalam berbagai instrumen HAM 

internasional, seperti UNDRIP, harus menjadi pedoman dalam 

menjamin bahwa masyarakat adat tidak hanya sekadar diinformasikan, 

tetapi juga diberikan kesempatan untuk menyampaikan aspirasi dan 

memberikan persetujuan sebelum kebijakan yang menyangkut hak dan 

wilayahnya diberlakukan. 

Partisipasi ini bukan hanya bentuk penghormatan terhadap hak 

kolektif masyarakat adat, tetapi juga merupakan cara efektif untuk 

menyerap nilai-nilai hukum adat ke dalam kebijakan negara. Misalnya, 

banyak komunitas adat memiliki norma-norma yang berkaitan dengan 

pengelolaan sumber daya alam secara berkelanjutan, penyelesaian 

konflik berbasis musyawarah, dan sistem keadilan restoratif. Nilai-nilai 

ini sangat relevan dalam konteks krisis ekologis dan keadilan sosial yang 

sedang dihadapi negara saat ini. Jika diserap ke dalam kebijakan, hukum 

nasional akan menjadi lebih adaptif, kontekstual, dan berpihak pada 

komunitas yang rentan. 

Penguatan partisipasi juga mencerminkan pengakuan terhadap 

kedaulatan masyarakat adat dalam menentukan nasib dan tata hukumnya 

sendiri. Negara tidak boleh hanya menjadi regulator dari atas, tetapi 

harus menjadi fasilitator dialog antar norma hukum. Pelibatan 

masyarakat adat juga dapat menghindari konflik horizontal maupun 

vertikal akibat ketidaksesuaian antara hukum negara dan nilai adat. 

Keterlibatan ini akan meningkatkan rasa memiliki terhadap hukum dan 

memperkuat legitimasi produk legislasi di mata masyarakat. 

 

4. Reformasi Pendidikan dan Aparat Penegak Hukum 

Reformasi pendidikan hukum dan pelatihan bagi aparat penegak 

hukum menjadi krusial dalam konteks Indonesia yang kaya akan 

keragaman budaya dan sistem hukum. Negara ini tidak hanya mengenal 

satu sistem hukum formal yang bersifat positivistik, tetapi juga memiliki 



 181  Buku Ajar 

sistem hukum adat yang hidup dan berlaku di berbagai komunitas. 

Namun, banyak aparat penegak hukum – baik polisi, jaksa, maupun 

hakim – masih dominan mengandalkan pendekatan legalistik semata, 

tanpa mempertimbangkan konteks sosial dan budaya masyarakat lokal. 

Oleh karena itu, pendidikan hukum harus mulai mengintegrasikan 

pemahaman tentang pluralisme hukum sebagai bagian penting dari 

kurikulum resmi. 

Pluralisme hukum mengakui eksistensi hukum negara, hukum 

adat, dan hukum agama sebagai sistem yang hidup berdampingan. 

Dengan pemahaman ini, aparat penegak hukum tidak hanya akan fokus 

pada penegakan hukum positif, tetapi juga mempertimbangkan 

penyelesaian berbasis norma lokal yang lebih adaptif dan kontekstual. 

Misalnya, dalam sengketa tanah adat atau pelanggaran adat ringan, 

pendekatan restoratif yang mengedepankan musyawarah dan pemulihan 

hubungan sosial lebih sesuai ketimbang pendekatan represif yang 

berujung pada pemidanaan. Hal ini sejalan dengan prinsip keadilan 

restoratif yang berkembang dalam sistem peradilan modern. 

Pelatihan dan penyuluhan bagi aparat hukum tentang keberadaan 

dan kedudukan hukum adat perlu difasilitasi secara sistematis. Institusi 

seperti Mahkamah Agung, Komisi Yudisial, dan Lembaga Pendidikan 

Kepolisian serta Kejaksaan harus menjadikan materi tentang hukum adat 

dan HAM sebagai bagian integral dari program pendidikan dan 

pelatihan. Di sisi lain, kerja sama dengan lembaga adat dan tokoh 

masyarakat lokal penting dilakukan untuk memperkuat pemahaman 

empiris aparat tentang sistem hukum adat yang berlaku di daerah 

tugasnya. 

Reformasi pendidikan ini juga akan memperkuat kepercayaan 

masyarakat adat terhadap negara. Ketika aparat memahami, 

menghormati, dan mampu berinteraksi secara adil dengan sistem hukum 

adat, potensi konflik antara negara dan komunitas lokal dapat 

diminimalkan. Selain itu, pendekatan ini akan mendorong partisipasi 

masyarakat adat dalam penegakan hukum dan pemeliharaan ketertiban 

sosial, karena merasa norma-norma dihormati dan diakomodasi dalam 

sistem nasional. 

 

 

 

 



182  Hukum Adat  

C. Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Positif 

 

Harmonisasi hukum adalah proses penyelarasan dua atau lebih 

sistem hukum yang berbeda agar dapat hidup berdampingan secara 

sinergis, tanpa saling meniadakan satu sama lain. Dalam konteks hukum 

Indonesia, harmonisasi berarti menjembatani perbedaan antara hukum 

adat yang bersifat tidak tertulis, partikularistik, dan berbasis komunitas 

dengan hukum positif yang cenderung universal, formalistik, dan 

mengikat secara nasional (Arrasid, 2020). Harmonisasi bukan berarti 

menyeragamkan atau menghapuskan hukum adat, tetapi 

menempatkannya sebagai bagian integral dalam sistem hukum nasional. 

Ini mencakup aspek substansi hukum, kelembagaan, prosedur, hingga 

sumber kewenangan normatif. 

Beberapa alasan mengapa harmonisasi ini menjadi urgen adalah: 

1. Pengakuan konstitusional terhadap masyarakat adat dan hak 

tradisionalnya. 

2. Banyaknya konflik agraria, lingkungan, dan sumber daya alam yang 

berakar pada tumpang tindih antara hak ulayat dan regulasi negara. 

3. Dorongan dari masyarakat adat sendiri untuk memiliki perlindungan 

hukum yang setara dan diakui negara. 

4. Meningkatnya perhatian global terhadap hak-hak masyarakat adat, 

termasuk dalam agenda pembangunan berkelanjutan (SDGs). 

a. Bentuk-Bentuk Harmonisasi 

1) Harmonisasi Normatif 

Harmonisasi normatif merupakan bentuk penyelarasan 

antara norma-norma hukum adat dengan sistem hukum 

positif negara. Dalam konteks ini, negara tidak serta-merta 

menghapus hukum adat, melainkan mengintegrasikannya ke 

dalam kerangka hukum nasional melalui peraturan 

perundang-undangan. Contoh konkret dari harmonisasi ini 

adalah Putusan Mahkamah Konstitusi (MK) No. 35/PUU-

X/2012 yang menegaskan bahwa hutan adat bukan lagi 

merupakan bagian dari hutan negara, melainkan menjadi 

milik masyarakat hukum adat. Putusan ini memberi 

pengakuan hukum formal terhadap hak kolektif masyarakat 

adat atas wilayahnya, yang sebelumnya kerap 

dikesampingkan dalam kebijakan kehutanan nasional. 



 183  Buku Ajar 

Harmonisasi normatif semacam ini sangat penting dalam 

membangun sistem hukum yang pluralis dan responsif 

terhadap realitas sosial-budaya masyarakat Indonesia. 

Dengan adanya pengakuan normatif terhadap hukum adat, 

negara turut memastikan bahwa perlindungan hak 

masyarakat adat tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip 

hukum nasional maupun internasional, khususnya hak asasi 

manusia. Harmonisasi ini juga membuka ruang bagi 

masyarakat adat untuk mendapatkan kepastian hukum atas 

wilayah dan identitas hukumnya, sehingga memperkuat 

posisinya dalam menghadapi berbagai tantangan, termasuk 

eksploitasi sumber daya alam dan konflik agraria. 

2) Harmonisasi Institusional 

Harmonisasi institusional merujuk pada pengakuan dan 

integrasi kelembagaan adat ke dalam sistem pemerintahan 

formal. Salah satu bentuk konkretnya adalah pengakuan desa 

adat dalam Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang 

Desa. Dalam regulasi ini, desa adat diakui sebagai entitas 

pemerintahan yang sah, berdiri sejajar dengan desa 

administratif. Pengakuan tersebut memberi kelembagaan 

adat dasar hukum untuk menjalankan fungsi-fungsi 

pemerintahan, pembangunan, dan pelayanan publik sesuai 

dengan nilai-nilai dan struktur sosial-budaya lokal. 

Dengan harmonisasi ini, lembaga adat tidak hanya memiliki 

legitimasi sosial tetapi juga otoritas hukum formal dalam 

pengambilan keputusan lokal. Hal ini memperkuat posisi 

masyarakat adat dalam menentukan arah pembangunan di 

wilayahnya, serta membuka akses terhadap dana desa dan 

program pemerintah lainnya. Lebih dari itu, keberadaan 

lembaga adat yang diakui secara legal juga menciptakan 

ruang dialog antara hukum negara dan hukum adat, yang 

pada akhirnya berkontribusi terhadap pembangunan yang 

lebih partisipatif dan kontekstual. 

3) Harmonisasi Prosedural 

Harmonisasi prosedural merupakan bentuk penyelarasan 

antara mekanisme penyelesaian konflik adat dengan sistem 

hukum formal, terutama dalam ranah peradilan. Dalam 

konteks ini, penyelesaian sengketa melalui musyawarah adat 



184  Hukum Adat  

yang bersifat restoratif mulai diakui sebagai bagian dari 

proses hukum yang sah, terutama dalam kasus-kasus ringan 

seperti pelanggaran norma sosial atau pidana ringan. Hal ini 

tercermin dalam beberapa kebijakan peradilan yang 

membuka ruang mediasi penal atau diversi, khususnya bagi 

komunitas adat yang memiliki sistem penyelesaian sendiri 

(Alviolita, 2022). 

Pendekatan ini memberi manfaat ganda: pertama, 

mengurangi beban pengadilan formal dalam menangani 

kasus-kasus yang dapat diselesaikan di tingkat komunitas; 

kedua, memperkuat eksistensi dan legitimasi hukum adat 

dalam konteks hukum nasional. Harmonisasi prosedural ini 

juga memungkinkan sistem peradilan negara menjadi lebih 

responsif terhadap kearifan lokal, selama tetap menjaga 

prinsip-prinsip hak asasi manusia dan keadilan yang setara 

bagi seluruh warga negara. 

4) Harmonisasi Fungsional 

Harmonisasi fungsional mengacu pada bentuk kerja sama 

yang bersifat praktis antara aparat negara dan masyarakat 

adat dalam pelaksanaan hukum di lapangan. Dalam konteks 

ini, hukum adat tidak semata-mata diakui secara normatif, 

tetapi juga diberdayakan melalui kolaborasi nyata dalam 

pengelolaan sumber daya alam, pelestarian lingkungan, serta 

program-program pembangunan berbasis komunitas. 

Contohnya terlihat dalam pelaksanaan program perhutanan 

sosial, di mana masyarakat adat diberi hak kelola atas 

kawasan hutan berdasarkan pengetahuan lokal, dengan 

dukungan legal dari pemerintah. 

Kerja sama ini menunjukkan bahwa hukum negara dan 

hukum adat dapat berjalan seiring secara fungsional, bukan 

saling meniadakan. Harmonisasi fungsional memperkuat 

posisi masyarakat adat sebagai mitra aktif dalam 

pembangunan yang berkelanjutan, sekaligus menciptakan 

mekanisme pengawasan dan akuntabilitas yang melibatkan 

dua sistem hukum. Bentuk harmonisasi ini menjadi bukti 

bahwa integrasi tidak harus bersifat dominatif, tetapi dapat 

diwujudkan melalui dialog, kerja sama, dan saling 

menghormati peran masing-masing. 



 185  Buku Ajar 

b. Tantangan dalam Harmonisasi 

1) Pendekatan Sentralistik dalam Legislasi 

Pendekatan sentralistik dalam proses legislasi menjadi 

tantangan utama dalam upaya harmonisasi hukum adat dan 

hukum nasional. Banyak kebijakan nasional, seperti 

Undang-Undang Minerba dan Undang-Undang Cipta Kerja, 

dinilai tidak memberikan ruang yang cukup bagi keberadaan 

hukum adat. Dalam kedua undang-undang tersebut, 

pengaturan mengenai pemanfaatan sumber daya alam lebih 

menekankan pada kepentingan investasi dan pertumbuhan 

ekonomi nasional, sehingga seringkali mengabaikan hak 

ulayat dan keberlanjutan hidup masyarakat adat di 

wilayahnya sendiri. 

Dominasi pendekatan top-down ini menyebabkan 

masyarakat adat kehilangan akses terhadap pengambilan 

keputusan yang berdampak langsung pada tanah dan 

kehidupan. Prosedur legislasi yang minim partisipasi dari 

komunitas adat juga berkontribusi terhadap lahirnya regulasi 

yang bias terhadap sistem hukum formal. Hal ini 

menunjukkan bahwa tanpa perubahan pendekatan dalam 

proses pembentukan hukum nasional, harmonisasi hukum 

adat hanya akan menjadi wacana normatif tanpa penerapan 

nyata yang adil dan inklusif. 

2) Ketiadaan Payung Hukum Komprehensif 

Ketiadaan payung hukum yang komprehensif menjadi 

hambatan krusial dalam proses harmonisasi hukum adat 

dengan sistem hukum nasional. Rancangan Undang-Undang 

(RUU) Masyarakat Adat belum juga disahkan, padahal 

regulasi ini sangat dibutuhkan untuk memberikan dasar 

hukum yang kuat bagi pengakuan dan perlindungan hak-hak 

masyarakat adat. Tanpa payung hukum tersebut, berbagai 

upaya pengakuan seringkali bersifat sektoral, terbatas pada 

kebijakan lokal, atau bergantung pada inisiatif politik di 

tingkat daerah. 

Akibatnya, hak-hak masyarakat adat seperti penguasaan atas 

tanah ulayat, kelembagaan adat, serta sistem hukum 

tradisional tidak mendapatkan jaminan perlindungan yang 

merata dan menyeluruh. Hal ini memperkuat kerentanan 



186  Hukum Adat  

masyarakat adat terhadap perampasan lahan, marginalisasi 

sosial, dan kriminalisasi.  

3) Ketimpangan Akses Politik dan Hukum 

Ketimpangan akses politik dan hukum menjadi tantangan 

mendasar dalam upaya harmonisasi hukum adat dengan 

sistem hukum nasional. Masyarakat adat kerap menghadapi 

hambatan struktural untuk terlibat dalam forum legislasi dan 

ruang-ruang pengambilan kebijakan, baik di tingkat lokal 

maupun nasional. Rendahnya representasi dalam lembaga 

politik dan birokrasi menyebabkan aspirasi serta nilai-nilai 

adat jarang terakomodasi dalam produk hukum negara. Hal 

ini memperparah marginalisasi masyarakat adat dalam 

proses pembuatan regulasi yang berdampak langsung pada 

kehidupan. 

Minimnya akses tersebut juga berdampak pada lemahnya 

posisi tawar masyarakat adat dalam mempertahankan hak 

ulayat, identitas budaya, dan sistem hukum lokal. Dalam 

banyak kasus, proyek pembangunan atau kebijakan investasi 

di wilayah adat diputuskan tanpa konsultasi yang bermakna, 

melanggar prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC). 

Untuk menjamin harmonisasi yang adil dan setara, perlu 

adanya mekanisme afirmatif yang membuka ruang 

partisipasi aktif masyarakat adat dalam perumusan dan 

evaluasi kebijakan publik. 

4) Perbedaan Paradigma 

Perbedaan paradigma antara hukum positif dan hukum adat 

menjadi tantangan utama dalam proses harmonisasi 

keduanya. Hukum positif di Indonesia cenderung 

menekankan aspek normatif dan represif—berbasis 

peraturan tertulis, sanksi pidana, dan prosedur formal—yang 

bersifat kaku. Sebaliknya, hukum adat lebih menitikberatkan 

pada nilai-nilai kearifan lokal, musyawarah, dan pemulihan 

hubungan sosial (restoratif), serta sering kali bersifat 

fleksibel dan kontekstual. Ketika dua sistem ini bertemu 

dalam praktik, sering terjadi konflik interpretasi dalam 

penanganan kasus-kasus tertentu, khususnya dalam ranah 

penyelesaian sengketa sosial atau pelanggaran ringan. 



 187  Buku Ajar 

Konflik tafsir ini bisa mengakibatkan tumpang tindih 

kewenangan antara aparat negara dan lembaga adat, serta 

ketidakpastian hukum bagi masyarakat. Misalnya, kasus 

pelanggaran moral dalam masyarakat adat bisa dianggap 

selesai melalui ritual adat, tetapi tetap diproses oleh penegak 

hukum formal karena tidak diakui secara legal. Untuk 

mengatasi tantangan ini, diperlukan kerangka regulasi yang 

mengakui keberagaman paradigma hukum, serta pelatihan 

bagi aparat penegak hukum agar memahami prinsip-prinsip 

restoratif dalam hukum adat. Dengan begitu, sinergi antar 

sistem hukum dapat tercapai secara lebih adil dan 

kontekstual. 

c. Strategi Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Positif 

1) Pengakuan Formal melalui Legislasi 

Pengakuan formal melalui legislasi merupakan strategi 

utama dalam upaya harmonisasi antara hukum adat dan 

hukum positif. Pengakuan ini harus tercermin dalam 

peraturan perundang-undangan nasional dan daerah yang 

secara eksplisit menyebut dan mengakui keberadaan 

masyarakat adat, struktur sosialnya, wilayah adat, serta 

sistem hukum yang dianut. Salah satu contoh kemajuan 

dalam konteks ini adalah Putusan Mahkamah Konstitusi No. 

35/PUU-X/2012, yang menyatakan bahwa “hutan adat 

bukan lagi hutan negara”, dan membuka ruang hukum bagi 

pengakuan hak ulayat masyarakat adat. Namun, agar 

pengakuan ini memiliki daya laku menyeluruh, perlu 

dibarengi dengan legislasi yang lebih komprehensif. 

Pengesahan Rancangan Undang-Undang (RUU) Masyarakat 

Adat menjadi kunci strategis untuk menjamin kejelasan 

status hukum masyarakat adat. RUU ini diharapkan tidak 

hanya mengakui eksistensi, tetapi juga menjamin 

perlindungan hak atas tanah, budaya, dan sistem hukum 

lokal yang dimiliki. Tanpa landasan hukum yang kuat, 

pengakuan terhadap masyarakat adat sering kali bersifat 

simbolis dan parsial, tergantung pada komitmen pemerintah 

daerah atau inisiatif komunitas lokal itu sendiri. Hal ini 

menciptakan ketimpangan dalam perlakuan dan 



188  Hukum Adat  

perlindungan terhadap masyarakat adat di berbagai wilayah 

Indonesia. 

2) Harmonisasi dalam Desain Kebijakan 

Harmonisasi antara hukum adat dan hukum positif perlu 

diwujudkan dalam desain kebijakan publik yang sensitif 

terhadap hak-hak masyarakat adat. Salah satu prinsip penting 

dalam konteks ini adalah Free, Prior and Informed Consent 

(FPIC), yaitu persetujuan bebas, didahulukan, dan 

berdasarkan informasi yang memadai dari masyarakat adat 

sebelum suatu proyek pembangunan dijalankan di 

wilayahnya. Prinsip ini bertujuan untuk memastikan bahwa 

masyarakat adat memiliki kendali atas tanah, hutan, dan 

sumber daya alam yang dimiliki secara turun-temurun, serta 

tidak menjadi korban dari kebijakan yang top-down dan 

eksploitatif. 

Pada banyak kasus, konflik agraria dan pelanggaran hak 

masyarakat adat terjadi karena kebijakan pembangunan tidak 

melibatkannya sejak awal. Ketidakhadiran masyarakat adat 

dalam proses perencanaan sering berujung pada 

penggusuran, kriminalisasi, dan perampasan hak atas tanah. 

Penerapan prinsip FPIC secara konsisten dalam desain 

kebijakan akan menciptakan hubungan yang lebih setara 

antara negara dan masyarakat adat. Hal ini juga merupakan 

implementasi konkret dari komitmen Indonesia terhadap 

instrumen internasional seperti United Nations Declaration 

on the Rights of Indigenous Peoples (UNDRIP), yang telah 

diratifikasi secara moral dan dijadikan rujukan oleh 

lembaga-lembaga nasional. 

3) Dialog Interlegal dan Mediasi Budaya 

Strategi harmonisasi hukum adat dan hukum positif 

membutuhkan pendekatan yang tidak semata-mata legal 

formal, tetapi juga kultural dan dialogis. Salah satu cara yang 

dapat ditempuh adalah melalui dialog interlegal dan mediasi 

budaya. Dialog ini dimaksudkan untuk mempertemukan 

nilai-nilai yang hidup dalam hukum adat dengan prinsip-

prinsip hukum positif dalam kerangka saling memahami, 

bukan saling meniadakan. Rina (2021), proses harmonisasi 

akan lebih efektif jika dibangun di atas landasan komunikasi 



 189  Buku Ajar 

dua arah, di mana semua pihak merasa didengar dan 

dihargai. 

Dialog interlegal juga memungkinkan identifikasi titik temu 

antara hukum adat yang bersifat restoratif dan hukum negara 

yang cenderung normatif dan represif. Dalam banyak kasus, 

penyelesaian sengketa atau pelanggaran hukum yang 

melibatkan masyarakat adat sering menimbulkan ketegangan 

karena perbedaan paradigma hukum. Oleh karena itu, 

mediasi budaya menjadi penting sebagai mekanisme yang 

menjembatani dua sistem hukum tersebut. Melalui 

pendekatan ini, negara dapat memahami konteks 

sosiokultural masyarakat adat, sementara masyarakat adat 

dapat diberikan pemahaman mengenai batas-batas 

penerapan hukum nasional yang lebih luas. 

4) Pendidikan dan Pelatihan Aparatur 

Pendidikan dan pelatihan aparatur negara merupakan strategi 

penting dalam harmonisasi antara hukum adat dan hukum 

positif. Banyak kasus kriminalisasi terhadap masyarakat adat 

terjadi karena kurangnya pemahaman aparat terhadap 

eksistensi dan mekanisme hukum adat. Aparat penegak 

hukum seperti polisi, jaksa, hakim, maupun anggota 

legislatif sering kali menerapkan hukum nasional secara 

kaku tanpa mempertimbangkan konteks sosial dan budaya 

masyarakat adat. Akibatnya, praktik adat seperti sanksi adat, 

pengelolaan lahan ulayat, atau bentuk-bentuk penyelesaian 

sengketa tradisional kerap disalahartikan sebagai 

pelanggaran hukum formal. 

Penyuluhan dan pelatihan berkelanjutan sangat diperlukan 

untuk membekali para aparat dengan perspektif pluralisme 

hukum dan pendekatan berbasis hak asasi manusia. 

Pendidikan ini harus mencakup prinsip-prinsip seperti 

restorative justice, hak kolektif masyarakat adat, serta asas 

non-diskriminasi. Dengan pengetahuan tersebut, aparat 

dapat mengambil keputusan hukum yang lebih adil dan 

kontekstual. Pelatihan juga harus melibatkan komunitas adat 

sebagai narasumber agar aparat memahami praktik adat 

secara langsung dan otentik. 

 



190  Hukum Adat  

5) Dekonsentrasi Kewenangan kepada Daerah 

Dekonsentrasi kewenangan kepada pemerintah daerah 

merupakan langkah strategis dalam mendorong harmonisasi 

antara hukum adat dan hukum positif. Pemerintah pusat tidak 

dapat sepenuhnya memahami kompleksitas dan keragaman 

sistem hukum adat di seluruh wilayah Indonesia. Oleh 

karena itu, pelimpahan kewenangan pengakuan, pembinaan, 

dan perlindungan terhadap masyarakat adat kepada daerah 

menjadi penting. Dengan otonomi yang lebih besar, 

pemerintah daerah dapat merancang kebijakan yang lebih 

kontekstual sesuai dengan karakteristik sosial, budaya, dan 

ekologis lokal, termasuk pengakuan atas wilayah adat, 

kelembagaan adat, serta norma-norma adat. 

Implementasi kebijakan ini telah didukung oleh kerangka 

hukum seperti UU No. 23 Tahun 2014 tentang Pemerintahan 

Daerah dan Permendagri No. 52 Tahun 2014 tentang 

Pedoman Pengakuan dan Perlindungan Masyarakat Hukum 

Adat. Pemerintah daerah dapat menerbitkan peraturan 

daerah (perda) sebagai dasar legal pengakuan terhadap 

eksistensi dan hak-hak masyarakat adat, termasuk hak atas 

tanah, sumber daya alam, serta sistem peradilan adat. Peran 

strategis kepala daerah dan DPRD dalam memfasilitasi 

dialog dengan masyarakat adat sangat penting untuk 

memastikan bahwa perda yang dihasilkan benar-benar 

partisipatif dan mencerminkan aspirasi lokal. 

 

D. Latihan Soal Bab XII 

 

Latihan Soal Bab XII disusun untuk memperdalam pemahaman 

pembaca mengenai keterkaitan antara hukum adat dan politik hukum 

nasional, khususnya terkait peran hukum adat dalam proses legislasi, 

problematika dualisme hukum, serta upaya harmonisasi antara hukum 

adat dan hukum positif. Soal-soal berbentuk esai ini dirancang untuk 

mengasah kemampuan berpikir kritis dan analitis pembaca dalam 

menilai dinamika politik hukum Indonesia yang bersifat pluralistik dan 

kontekstual.  

1. Jelaskan peran hukum adat dalam pembentukan peraturan 

perundang-undangan nasional di Indonesia! 



 191  Buku Ajar 

2. Analisislah faktor dan dampak problematika dualisme hukum antara 

hukum adat dan hukum nasional! 

3. Uraikan strategi-strategi dalam penyelesaian problematika dualisme 

hukum! 

4. Uraikan bentuk-bentuk harmonisasi yang umum ditemukan! 

5. Bagaimana proses harmonisasi hukum adat dan hukum positif dapat 

diwujudkan dalam kerangka negara hukum Indonesia? 

  



192  Hukum Adat  

  



 193  Buku Ajar 

BAB XIII 

HUKUM ADAT DALAM 

PERSPEKTIF HUKUM 

INTERNASIONAL 
 

 

Kemampuan Akhir yang Diharapkan 

Mampu memahami terkait dengan pengakuan internasional terhadap 

masyarakat adat, memahami prinsip free, prior and informed consent 

(FPIC), serta memahami studi kasus: masyarakat adat dalam hukum 

internasional. Sehingga pembaca dapat mampu menganalisis studi 

kasus terkait posisi masyarakat adat dalam hukum internasional serta 

menilai implikasinya terhadap perlindungan dan pemajuan hak-hak 

masyarakat adat di Indonesia. 

Materi Pembelajaran 

• Pengakuan Internasional terhadap Masyarakat Adat 

• Prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC) 

• Studi Kasus: Masyarakat Adat dalam Hukum Internasional 

• Latihan Soal Bab XIII 

 

 

A. Pengakuan Internasional terhadap Masyarakat Adat 

 

Masyarakat adat merupakan kelompok sosial yang telah lama 

eksis dengan sistem hukum, budaya, dan nilai-nilai khas yang diwariskan 

secara turun-temurun. Dalam beberapa dekade terakhir, isu pengakuan 

terhadap hak-hak masyarakat adat menjadi fokus dalam hukum 

internasional. Hal ini tercermin dalam berbagai instrumen internasional, 

pernyataan lembaga dunia, serta kebijakan negara-negara terhadap 

masyarakat adat. Dalam konteks Indonesia, pengakuan ini memiliki 



194  Hukum Adat  

implikasi penting terhadap penguatan posisi hukum adat sebagai bagian 

dari sistem hukum nasional dan upaya perlindungan hak asasi 

masyarakat adat di berbagai wilayah. 

 

1. Evolusi Hukum Internasional tentang Masyarakat Adat 

Pengakuan terhadap masyarakat adat dalam hukum internasional 

mengalami evolusi panjang, terutama sejak akhir abad ke-20. Organisasi 

seperti Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB), International Labour 

Organization (ILO), dan sistem regional seperti Inter-American Human 

Rights System, mulai secara eksplisit mengakui hak-hak kolektif 

masyarakat adat. Puncak dari pengakuan ini adalah diadopsinya United 

Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples (UNDRIP) 

pada 13 September 2007 oleh Majelis Umum PBB. UNDRIP menjadi 

tonggak sejarah dalam penetapan standar internasional mengenai hak-

hak masyarakat adat, termasuk hak atas tanah, sumber daya alam, 

budaya, dan partisipasi dalam pengambilan keputusan (United Nations, 

2007). 

 

2. Isi Penting UNDRIP dan Implikasinya 

UNDRIP menyatakan bahwa masyarakat adat memiliki hak 

untuk mempertahankan dan mengembangkan sistem politik, ekonomi, 

dan hukumnya sendiri (Pasal 4), juga memiliki hak atas tanah, wilayah, 

dan sumber daya yang secara tradisional miliki atau gunakan (Pasal 26). 

Dalam hal ini, hukum adatnya diakui sebagai bagian dari mekanisme 

hukum yang sah dan harus dihormati (UN, 2007). Meskipun UNDRIP 

bukan perjanjian yang mengikat secara hukum (non-binding 

declaration), namun prinsip-prinsipnya telah menjadi bagian dari 

customary international law (hukum kebiasaan internasional) dalam 

beberapa konteks (Anaya, 2015). Beberapa negara bahkan telah merujuk 

UNDRIP dalam keputusan hukum atau legislasi nasional, seperti 

Kanada, Bolivia, dan Filipina. 

 

3. Peran Lembaga Internasional dan Regional 

Beberapa lembaga internasional dan regional memberikan 

pengakuan lebih lanjut terhadap masyarakat adat, antara lain: 

a. ILO Convention No. 169 (1989) 

Konvensi ILO No. 169 Tahun 1989 merupakan instrumen 

internasional pertama yang secara khusus mengakui dan 



 195  Buku Ajar 

melindungi hak-hak masyarakat adat dan suku di negara-negara 

merdeka. Konvensi ini menegaskan hak masyarakat adat atas 

tanah dan sumber daya alam yang secara tradisional dimiliki, 

serta memberikan perlindungan terhadap budaya, bahasa, dan 

praktik sosial. Selain itu, konvensi ini menjamin hak masyarakat 

adat untuk berpartisipasi dalam pengambilan keputusan dan 

pembangunan yang memengaruhi kehidupan, termasuk hak atas 

pendidikan dan pelayanan publik yang relevan secara budaya. 

Salah satu prinsip utama dalam Konvensi ILO 169 adalah 

pengakuan atas hak masyarakat adat untuk menentukan nasib 

sendiri (self-determination), artinya berhak untuk menetapkan 

prioritas pembangunan sendiri sesuai dengan identitas dan nilai-

nilai tradisional. Meskipun konvensi ini bersifat mengikat secara 

hukum bagi negara yang meratifikasinya, hingga kini Indonesia 

belum menjadi salah satu negara pihak. Namun demikian, 

prinsip-prinsip yang terkandung di dalamnya tetap relevan 

sebagai panduan etis dan normatif dalam upaya reformasi hukum 

nasional dan penguatan pengakuan hak-hak masyarakat adat di 

Indonesia. 

b. Inter-American Court of Human Rights (IACHR) 

Inter-American Court of Human Rights (IACHR) berperan 

penting dalam memperkuat perlindungan hak masyarakat adat di 

kawasan Amerika. Salah satu putusan landmark adalah Awas 

Tingni v. Nicaragua (2001), di mana pengadilan menyatakan 

bahwa pemerintah Nikaragua telah melanggar hak masyarakat 

adat Awas Tingni karena gagal mengakui dan melindungi 

wilayah adat dari eksploitasi tanpa persetujuan. Dalam 

putusannya, IACHR menegaskan bahwa hak atas tanah 

masyarakat adat bukan sekadar hak administratif, tetapi bagian 

dari hak asasi manusia yang bersifat kolektif. 

Kasus ini menjadi preseden penting karena mengakui bahwa 

sistem hukum adat dalam mengatur tanah dan wilayah memiliki 

legitimasi hukum internasional. Pengadilan juga menyatakan 

bahwa negara memiliki kewajiban positif untuk 

mengidentifikasi, mendaftarkan, dan melindungi wilayah adat 

secara legal. Putusan IACHR ini telah memengaruhi banyak 

negara di Amerika Latin untuk mereformasi kebijakan 



196  Hukum Adat  

pertanahan dan menjadi rujukan global dalam menjamin hak 

masyarakat adat atas tanah dan sumber daya alam. 

c. Permanent Forum on Indigenous Issues (UNPFII) 

Permanent Forum on Indigenous Issues (UNPFII) adalah sebuah 

lembaga konsultatif di bawah Dewan Ekonomi dan Sosial PBB 

(ECOSOC) yang didirikan untuk memperkuat partisipasi 

masyarakat adat dalam kebijakan global. Forum ini menjadi 

ruang strategis bagi perwakilan masyarakat adat dari seluruh 

dunia untuk menyuarakan kepentingan terkait hak asasi, 

pembangunan berkelanjutan, dan pelestarian budaya. UNPFII 

berfungsi sebagai platform dialog antara masyarakat adat, negara 

anggota PBB, dan badan-badan internasional, dengan 

menekankan pentingnya hukum adat sebagai bagian integral dari 

sistem hukum pluralistik dalam konteks globalisasi. 

Pada forum tahunan yang diadakan di markas besar PBB di New 

York, UNPFII mendorong pengakuan formal terhadap sistem 

hukum adat dan perlindungan hak atas tanah, identitas budaya, 

serta spiritualitas masyarakat adat. Selain itu, UNPFII juga 

memberikan rekomendasi kepada berbagai lembaga PBB untuk 

memastikan bahwa kebijakan pembangunan tidak merugikan 

masyarakat adat. Dengan pendekatan partisipatif dan berbasis 

hak, forum ini berperan penting dalam memperluas pengakuan 

terhadap hak-hak kolektif masyarakat adat secara internasional 

(UNPFII, 2020). 

 

4. Pengakuan Internasional dan Dampaknya di Indonesia 

Indonesia belum meratifikasi ILO Convention No. 169, namun 

telah menunjukkan komitmen terhadap pengakuan masyarakat adat 

melalui keterlibatan dalam UNDRIP. Dalam pernyataan resminya di 

PBB dan dokumen-dokumen HAM internasional, Indonesia mengakui 

bahwa masyarakat adat memiliki hak atas tanah, budaya, dan hukum 

adat. Komitmen ini juga tercermin dalam Putusan Mahkamah Konstitusi 

No. 35/PUU-X/2012 yang menyatakan bahwa “hutan adat adalah hutan 

yang berada dalam wilayah masyarakat hukum adat.” Putusan ini 

merespons desakan masyarakat sipil agar negara mengakui eksistensi 

hukum adat dan hak kolektif masyarakat adat atas tanah ulayat. Namun 

demikian, pengakuan ini masih menghadapi tantangan dalam 

implementasi. Salah satunya adalah belum disahkannya RUU 



 197  Buku Ajar 

Masyarakat Adat secara nasional. Selain itu, konflik agraria yang 

melibatkan masyarakat adat masih kerap terjadi. 

 

5. Kritik dan Tantangan dalam Implementasi Internasional 

Meski pengakuan internasional terhadap masyarakat adat 

meningkat, sejumlah tantangan masih mengemuka, antara lain: 

a. Keterbatasan Ratifikasi 

Salah satu kritik utama dalam implementasi perlindungan hak 

masyarakat adat di tingkat internasional adalah rendahnya tingkat 

ratifikasi terhadap instrumen hukum yang mengikat, seperti ILO 

Convention No. 169. Konvensi ini secara eksplisit mengakui 

hak-hak masyarakat adat atas tanah, budaya, pendidikan, dan 

penentuan nasib sendiri. Namun hingga kini, hanya sebagian 

kecil negara anggota ILO yang meratifikasinya. Negara-negara 

besar, termasuk Indonesia, belum menunjukkan komitmen untuk 

mengikatkan diri secara hukum pada ketentuan-ketentuan 

tersebut, meskipun secara moral mendukung prinsip-prinsipnya 

dalam forum internasional. 

Ketiadaan ratifikasi berdampak signifikan terhadap efektivitas 

perlindungan hak masyarakat adat. Tanpa status hukum yang 

mengikat, negara tidak memiliki kewajiban legal untuk 

menyesuaikan kebijakan nasional dengan standar internasional 

tersebut. Akibatnya, banyak rekomendasi dari lembaga 

internasional tidak diimplementasikan secara konsisten di tingkat 

nasional. Di Indonesia, misalnya, meskipun ada kemajuan seperti 

Putusan MK No. 35/PUU-X/2012, masih belum ada pengakuan 

penuh melalui undang-undang seperti RUU Masyarakat Adat. 

Hal ini menunjukkan bahwa tanpa ratifikasi dan penguatan 

hukum domestik, perlindungan terhadap masyarakat adat tetap 

rentan dan bersifat sporadis. 

b. Politik dan Ekonomi Negara 

Salah satu tantangan terbesar dalam implementasi perlindungan 

hak masyarakat adat di tingkat internasional adalah konflik 

kepentingan antara perlindungan hak kolektif dan kepentingan 

politik-ekonomi negara. Banyak negara, termasuk Indonesia, 

lebih mengutamakan investasi, pertumbuhan ekonomi, dan 

eksploitasi sumber daya alam demi kepentingan nasional atau 

korporasi besar. Akibatnya, hak-hak masyarakat adat terutama 



198  Hukum Adat  

atas tanah ulayat, hutan, dan air sering kali terabaikan atau 

dilanggar. Pemerintah cenderung memberikan konsesi kepada 

perusahaan besar tanpa melalui mekanisme persetujuan bebas, 

didahului, dan diinformasikan (Free, Prior, and Informed 

Consent/FPIC), yang seharusnya menjadi standar minimum 

dalam proyek yang menyangkut wilayah adat. 

Tekanan politik dan ekonomi ini juga membuat pemerintah 

enggan mengadopsi instrumen internasional yang memberikan 

perlindungan kuat terhadap hak masyarakat adat. Dalam banyak 

kasus, masyarakat adat justru diposisikan sebagai penghambat 

pembangunan, bukan sebagai subjek hukum yang sah. Hal ini 

menciptakan ketimpangan struktural dalam akses terhadap 

keadilan dan sumber daya. Meskipun lembaga internasional 

seperti PBB dan ILO telah mengeluarkan pedoman dan konvensi, 

implementasinya di tingkat nasional sangat dipengaruhi oleh 

dinamika politik domestik dan kepentingan ekonomi jangka 

pendek negara. 

c. Kooptasi dan Simbolisme 

Kooptasi dan simbolisme menjadi tantangan serius dalam 

perlindungan hak-hak masyarakat adat di tingkat internasional 

dan nasional. Dalam beberapa kasus, pengakuan formal terhadap 

masyarakat adat tidak diiringi dengan langkah-langkah substantif 

untuk menjamin hak-haknya atas tanah, budaya, dan kedaulatan 

hukum. Pemerintah atau lembaga internasional terkadang hanya 

mengadopsi bahasa-bahasa “pengakuan” dalam dokumen resmi 

tanpa mekanisme implementasi yang jelas. Akibatnya, 

masyarakat adat tetap mengalami marginalisasi, sementara 

negara mendapatkan legitimasi seolah telah memenuhi standar 

hak asasi manusia (Azhari, 2012). 

Pengakuan simbolik ini bisa menjadi alat kontrol terhadap 

wilayah adat. Alih-alih memberikan kemandirian kepada 

komunitas adat, negara tetap mempertahankan kekuasaan penuh 

melalui regulasi dan perizinan yang bersifat top-down. Hal ini 

menyebabkan masyarakat adat hanya dijadikan mitra formal 

dalam proyek-proyek pembangunan tanpa memiliki daya tawar 

atau kendali nyata. Praktik kooptasi semacam ini menurunkan 

kepercayaan masyarakat adat terhadap negara dan membatasi 



 199  Buku Ajar 

efektivitas perlindungan hukum internasional yang 

sesungguhnya dimaksudkan untuk memberdayakan. 

d. Dualisme Hukum 

Dualisme hukum antara sistem hukum nasional dan hukum adat 

menjadi salah satu hambatan utama dalam implementasi 

perlindungan hak masyarakat adat. Sistem hukum nasional, yang 

banyak dipengaruhi oleh tradisi hukum Barat, cenderung 

menekankan prinsip kepemilikan individual dan formalitas 

administratif. Sementara itu, hukum adat mengenal sistem 

kepemilikan kolektif yang bersifat turun-temurun dan berbasis 

pada hubungan sosial serta spiritual dengan tanah. 

Ketidaksinkronan ini sering memicu konflik, terutama ketika 

negara mengeluarkan izin pengelolaan sumber daya kepada 

korporasi tanpa persetujuan masyarakat adat yang merasa 

memiliki hak atas wilayah tersebut secara komunal (Nasution, 

2018). 

Ketegangan antara kedua sistem hukum ini menunjukkan 

pentingnya pendekatan harmonisasi yang tidak hanya bersifat 

normatif, tetapi juga struktural. Negara perlu mengakui dan 

mengakomodasi prinsip-prinsip hukum adat dalam kebijakan 

nasional, termasuk dalam sistem pertanahan, kehutanan, dan 

perizinan investasi. Jika tidak, dualisme hukum akan terus 

memperkuat ketimpangan kekuasaan antara negara dan 

masyarakat adat, serta melemahkan posisi hukum komunitas 

lokal dalam memperjuangkan hak-haknya. Maka, reformasi 

hukum yang responsif terhadap pluralisme hukum menjadi 

krusial dalam mewujudkan keadilan substantif bagi masyarakat 

adat. 

 

6. Perspektif Dekolonial dalam Pengakuan Hukum Adat 

Perspektif dekolonial dalam pengakuan hukum adat muncul 

sebagai respons kritis terhadap dominasi sistem hukum Barat yang 

dibawa melalui kolonialisme. Dalam sejarahnya, kolonialisme tidak 

hanya menjajah wilayah fisik, tetapi juga mendominasi struktur 

pengetahuan dan sistem hukum lokal. Hukum adat, yang hidup dan 

tumbuh bersama masyarakat adat, sering kali dianggap sebagai sistem 

hukum yang inferior, informal, atau bahkan tidak sah oleh negara 

kolonial maupun sistem hukum nasional pascakolonial. Dalam konteks 



200  Hukum Adat  

ini, dekolonisasi hukum bertujuan untuk membongkar warisan 

diskriminatif tersebut dan mengembalikan posisi hukum adat sebagai 

sistem hukum yang sah dan bermartabat. 

Dekolonisasi hukum tidak cukup hanya dengan mengakui 

keberadaan hukum adat. Lebih dari itu, dibutuhkan langkah konkret 

untuk menempatkan hukum adat sebagai sumber hukum yang setara 

dalam sistem hukum nasional maupun internasional. Ini berarti bahwa 

hukum adat tidak boleh hanya diperlakukan sebagai pelengkap hukum 

negara, tetapi harus diakui sebagai sistem yang memiliki otoritas, 

struktur, dan logika sendiri. Dalam banyak kasus, hukum adat 

mengedepankan nilai-nilai kolektif, keseimbangan sosial, dan keadilan 

restoratif yang dapat menjadi alternatif atas sistem hukum formal yang 

terlalu legalistik dan individualistik. 

 

7. Strategi Penguatan Pengakuan Hukum Adat 

Untuk menguatkan posisi masyarakat adat dalam hukum 

internasional dan nasional, beberapa strategi dapat dikembangkan, antara 

lain: 

a. Peningkatan Partisipasi 

Peningkatan partisipasi masyarakat adat merupakan strategi 

utama dalam memperkuat pengakuan terhadap hukum adat baik 

di tingkat nasional maupun internasional. Partisipasi aktif bukan 

hanya simbolis, melainkan berarti pelibatan yang sejajar dalam 

proses pengambilan keputusan yang menyangkut hak, wilayah, 

dan masa depan komunitas. Prinsip ini sejalan dengan standar 

internasional seperti Free, Prior and Informed Consent (FPIC) 

yang mengharuskan persetujuan masyarakat adat sebelum 

proyek atau kebijakan dijalankan di wilayah adatnya. Tanpa 

partisipasi nyata, kebijakan yang dihasilkan cenderung bersifat 

top-down dan berpotensi merugikan masyarakat adat. 

Di tingkat nasional, pelibatan masyarakat adat dalam perumusan 

kebijakan, khususnya yang terkait dengan agraria, lingkungan, 

pendidikan, dan hukum, harus diperkuat melalui mekanisme 

formal. Misalnya, melalui pembentukan perwakilan masyarakat 

adat dalam lembaga-lembaga legislatif atau dalam tim perumus 

rancangan undang-undang seperti RUU Masyarakat Adat. 

Keterlibatan ini akan memastikan bahwa nilai-nilai, sistem, dan 

struktur hukum adat tercermin dalam kebijakan negara. Selain 



 201  Buku Ajar 

itu, forum-forum konsultasi publik perlu diakses dan dirancang 

secara inklusif agar tidak mengabaikan aspirasi komunitas adat 

di daerah terpencil. 

b. Advokasi RUU Masyarakat Adat 

Advokasi terhadap Rancangan Undang-Undang (RUU) 

Masyarakat Adat merupakan langkah strategis untuk 

memperkuat pengakuan hukum adat dalam sistem hukum 

nasional Indonesia. RUU ini diharapkan menjadi payung hukum 

komprehensif yang tidak hanya mengakui eksistensi masyarakat 

adat, tetapi juga menjamin hak-haknya atas tanah, budaya, serta 

sistem hukum lokal yang hidup dan berkembang. Dalam konteks 

ini, pengesahan RUU Masyarakat Adat akan menjadi bentuk 

konkret komitmen negara terhadap prinsip-prinsip United 

Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples 

(UNDRIP), yang menekankan pada penghormatan terhadap 

kedaulatan hukum adat dan hak menentukan nasib sendiri (self-

determination). 

Selama ini, ketiadaan regulasi khusus menyebabkan pengakuan 

terhadap masyarakat adat dilakukan secara parsial dan seringkali 

tidak mengikat secara hukum. Hal ini membuat masyarakat adat 

rentan terhadap konflik agraria, penggusuran, dan kriminalisasi. 

RUU Masyarakat Adat dapat menjadi instrumen untuk 

menyelaraskan berbagai peraturan sektoral yang selama ini 

tumpang tindih, seperti UU Kehutanan, UU Minerba, dan UU 

Desa. Dengan advokasi yang kuat, RUU ini dapat memastikan 

bahwa masyarakat adat tidak lagi diperlakukan sebagai objek 

pembangunan, tetapi sebagai subjek hukum yang setara dan 

memiliki hak konstitusional yang dilindungi. 

c. Pendidikan Hukum Multikultural 

Pendidikan hukum multikultural merupakan strategi penting 

dalam penguatan pengakuan hukum adat. Selama ini, kurikulum 

pendidikan hukum di Indonesia masih sangat berorientasi pada 

sistem hukum positif warisan kolonial, yang cenderung 

mengabaikan keberadaan hukum adat sebagai sistem hukum 

yang hidup (living law). Akibatnya, lulusan pendidikan hukum, 

termasuk hakim, jaksa, dan aparat penegak hukum lainnya, 

cenderung bersikap formalistik dan memarginalkan mekanisme 

hukum yang berbasis komunitas adat. Pembaruan kurikulum 



202  Hukum Adat  

menjadi langkah strategis untuk menciptakan kesadaran kritis 

dan apresiatif terhadap keragaman sistem hukum di Indonesia. 

Pembaruan ini perlu dilakukan dengan memasukkan mata kuliah 

hukum adat secara substantif, bukan sekadar pelengkap. Hukum 

adat harus diajarkan sebagai sistem yang sah, dinamis, dan 

memiliki landasan filosofis yang kuat dalam kehidupan 

masyarakat. Selain itu, studi kasus, praktik lapangan, dan kerja 

sama dengan komunitas adat dapat memperkaya pemahaman 

mahasiswa hukum terhadap realitas pluralisme hukum di 

Indonesia. Pendekatan ini tidak hanya menanamkan perspektif 

multikultural, tetapi juga mengembangkan sensitivitas sosial 

terhadap isu keadilan sosial, ekologi, dan hak-hak kolektif 

masyarakat adat. 

d. Kerja Sama Global 

Kerja sama global menjadi salah satu strategi krusial dalam 

penguatan pengakuan hukum adat, khususnya di tengah 

dinamika globalisasi dan tekanan terhadap wilayah adat. 

Indonesia memiliki peluang besar untuk menjalin kemitraan 

dengan negara-negara lain serta organisasi internasional seperti 

UNDP, FAO, Forest Peoples Programme, dan IFAD dalam 

rangka mendukung perlindungan hak-hak masyarakat adat. 

Bentuk kerja sama ini mencakup pendanaan, transfer 

pengetahuan, bantuan teknis, hingga pelatihan berbasis hak asasi 

manusia dan pembangunan berkelanjutan. 

Pada konteks perlindungan wilayah adat, kerja sama 

internasional dapat diwujudkan melalui proyek pemetaan 

partisipatif, penguatan kapasitas komunitas adat, serta 

pengembangan model tata kelola sumber daya berbasis 

komunitas. Misalnya, program REDD+ yang difasilitasi oleh 

UN-REDD telah mengakui pentingnya partisipasi masyarakat 

adat dalam upaya pelestarian hutan. Selain itu, kolaborasi lintas 

negara juga memungkinkan pertukaran praktik terbaik dalam 

perlindungan hukum adat dan pengembangan ekonomi lokal 

yang berkelanjutan, termasuk ekowisata, pertanian organik, dan 

kerajinan berbasis budaya. 

 

 

 



 203  Buku Ajar 

B. Prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC) 

 

Pada konteks hukum internasional dan perlindungan hak 

masyarakat adat, prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC) 

merupakan standar penting yang menegaskan hak masyarakat adat untuk 

menentukan sendiri nasibnya, terutama dalam kaitannya dengan 

penggunaan lahan, sumber daya alam, dan pembangunan yang 

berdampak pada wilayah adat. Prinsip ini menjadi dasar etika dan hukum 

untuk menjamin partisipasi aktif, setara, dan bermakna bagi masyarakat 

adat dalam pengambilan keputusan yang menyangkut hak-haknya. 

Pengakuan internasional terhadap prinsip FPIC merupakan bagian 

integral dari pergeseran paradigma global yang mengakui pentingnya 

otonomi masyarakat adat dan penghormatan terhadap sistem hukum dan 

kearifan lokal. Prinsip ini muncul dari pengalaman panjang masyarakat 

adat yang selama berabad-abad mengalami marginalisasi dan 

pengambilalihan paksa wilayah adat oleh negara atau korporasi tanpa 

persetujuan. FPIC dalam UNDRIP bukan sekadar formalitas 

administratif, tetapi merupakan bentuk pengakuan atas hak masyarakat 

adat untuk mengatur dan mengelola kepentingan sesuai sistem sosial dan 

hukum adat masing-masing (UN, 2007). 

 

1. FPIC Sebagai Prinsip Hukum Internasional yang Mengikat? 

Meskipun UNDRIP bersifat deklaratif (non-binding), berbagai 

ahli hukum internasional berpendapat bahwa prinsip FPIC dapat 

dikategorikan sebagai bagian dari customary international law, 

khususnya dalam konteks perlindungan terhadap hak asasi masyarakat 

adat (Anaya, 2015). Sejumlah badan PBB dan lembaga internasional 

lainnya telah mengadopsi prinsip FPIC dalam praktik, termasuk Bank 

Dunia, International Finance Corporation (IFC), dan Program REDD+ 

untuk mitigasi perubahan iklim. Hal ini memperkuat legitimasi hukum 

dan moral prinsip FPIC dalam tata kelola proyek internasional. 

 

2. Implementasi FPIC di Berbagai Negara 

a. Kanada 

Penerapan prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC) di 

Kanada menjadi tonggak penting dalam pengakuan dan 

perlindungan hak masyarakat adat atas tanah. Dalam kasus 

Tsilhqot’in Nation v. British Columbia (2014), Mahkamah 



204  Hukum Adat  

Agung Kanada secara tegas menyatakan bahwa masyarakat adat 

memiliki hak kepemilikan atas wilayah tradisional, termasuk hak 

untuk menyetujui atau menolak proyek pembangunan di atasnya. 

Putusan ini merupakan pengakuan pertama dari pengadilan 

tertinggi Kanada atas kepemilikan penuh atas wilayah adat, 

bukan sekadar hak pakai atau hak kelola. 

Putusan tersebut memberikan implikasi hukum yang luas 

terhadap proyek-proyek ekstraktif seperti pertambangan, 

kehutanan, dan pembangunan infrastruktur di wilayah adat. 

Pemerintah dan perusahaan kini diwajibkan untuk memperoleh 

persetujuan dari masyarakat adat sebelum memulai proyek yang 

berdampak pada tanah tradisional. Tidak cukup hanya dengan 

konsultasi simbolik, melainkan harus ada persetujuan nyata yang 

diberikan secara bebas, didahulukan sebelum proyek dimulai, 

dan berdasarkan informasi yang lengkap. Hal ini menjadikan 

FPIC sebagai instrumen hukum yang tidak dapat diabaikan 

dalam proses pengambilan keputusan yang menyangkut 

masyarakat adat di Kanada. 

b. Filipina 

Filipina merupakan contoh penting dalam implementasi prinsip 

Free, Prior and Informed Consent (FPIC) secara formal melalui 

legislasi nasional. Melalui Indigenous Peoples' Rights Act 

(IPRA) tahun 1997, negara ini menjadi pelopor di Asia Tenggara 

dalam memberikan pengakuan hukum terhadap hak masyarakat 

adat atas tanah, budaya, dan sistem hukum tradisional. Salah satu 

komponen kunci dari IPRA adalah mewajibkan penerapan FPIC 

sebelum proyek pembangunan yang berdampak terhadap 

wilayah adat dapat dilaksanakan. Prinsip ini diterapkan dalam 

berbagai sektor seperti pertambangan, kehutanan, dan 

pembangunan infrastruktur. 

Komisi Nasional Masyarakat Adat (NCIP) berperan sebagai 

otoritas utama yang mengawasi proses FPIC. NCIP bertugas 

memastikan bahwa persetujuan diperoleh tanpa paksaan, melalui 

proses yang transparan, dan dengan partisipasi penuh dari 

masyarakat adat yang bersangkutan. Mekanisme FPIC yang 

dijalankan oleh NCIP meliputi konsultasi publik, penyampaian 

informasi proyek dalam bahasa lokal, dan keputusan kolektif 

oleh komunitas. Selain itu, FPIC tidak hanya diperlukan sekali, 



 205  Buku Ajar 

tetapi bersifat berkelanjutan, artinya masyarakat adat berhak 

mencabut persetujuan apabila proyek tidak berjalan sesuai 

kesepakatan. 

c. Indonesia 

Di Indonesia, prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC) 

telah mulai diakui sebagai pendekatan penting dalam 

perlindungan hak masyarakat adat, khususnya dalam konteks 

pengelolaan sumber daya alam dan program perubahan iklim 

seperti REDD+ (Reducing Emissions from Deforestation and 

Forest Degradation). Konsep FPIC menjadi perhatian dalam 

berbagai proyek berbasis lahan dan hutan yang melibatkan 

komunitas lokal dan adat. Hal ini mencerminkan semakin 

meningkatnya kesadaran bahwa partisipasi masyarakat adat 

harus menjadi bagian dari proses perencanaan dan pelaksanaan 

pembangunan yang adil dan berkelanjutan. 

Secara yuridis, Indonesia belum memiliki regulasi nasional yang 

secara eksplisit menyatakan FPIC sebagai hak hukum yang 

mengikat. Beberapa peraturan sektoral telah mengadopsi prinsip-

prinsip partisipasi masyarakat, seperti Peraturan Menteri 

Lingkungan Hidup dan Kehutanan No. P.83/2016 tentang 

Perhutanan Sosial, yang mendorong pelibatan masyarakat adat 

dalam pengelolaan hutan. Namun, peraturan ini belum 

memberikan ruang formal bagi komunitas adat untuk 

memberikan atau menolak persetujuan terhadap proyek 

pembangunan sebagaimana didefinisikan dalam konsep FPIC 

internasional. Artinya, prinsip "consent" atau persetujuan belum 

menjadi kewajiban hukum, melainkan lebih bersifat konsultatif. 

 

3. FPIC dan Hak atas Tanah Ulayat 

Prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC) menjadi 

mekanisme fundamental dalam perlindungan hak atas tanah ulayat milik 

masyarakat adat. Tanah adat tidak hanya dilihat sebagai aset ekonomi, 

tetapi juga sebagai warisan leluhur yang memiliki makna spiritual, 

kultural, dan sosial yang mendalam. Dalam sistem nilai masyarakat adat, 

hubungan dengan tanah bersifat sakral dan tidak bisa diperjualbelikan 

secara bebas. Oleh karena itu, setiap pengambilan keputusan yang 

berkaitan dengan pengelolaan, penggunaan, atau pengalihan hak atas 

tanah ulayat harus dilakukan secara kolektif oleh seluruh komunitas adat 



206  Hukum Adat  

yang berkepentingan, bukan hanya oleh segelintir elite adat atau 

pemimpin komunitas. 

FPIC menekankan bahwa setiap bentuk persetujuan dari 

masyarakat adat harus diberikan secara bebas, tanpa paksaan, dilakukan 

terlebih dahulu sebelum proyek atau kegiatan dimulai, dan berdasarkan 

informasi yang lengkap serta dipahami oleh komunitas. Proses ini harus 

inklusif dan demokratis, memperhatikan struktur sosial adat yang ada. 

Hal ini penting untuk menghindari praktik manipulatif atau kooptasi, di 

mana hanya sebagian kecil tokoh adat yang diajak berunding, sementara 

suara mayoritas komunitas diabaikan. Partisipasi menyeluruh adalah 

bentuk kedaulatan masyarakat adat atas tanah dan kehidupan sendiri. 

Putusan Mahkamah Konstitusi (MK) No. 35/PUU-X/2012 

menjadi tonggak penting dalam penguatan hak atas tanah ulayat. MK 

menyatakan bahwa hutan adat bukan lagi termasuk kategori hutan 

negara, melainkan merupakan bagian dari wilayah masyarakat hukum 

adat. Artinya, negara tidak lagi memiliki hak mutlak atas hutan adat, dan 

pengelolaan wilayah tersebut harus mengakui kedaulatan masyarakat 

adat. Putusan ini menguatkan posisi hukum masyarakat adat dalam 

mempertahankan wilayahnya dan membuka jalan bagi implementasi 

FPIC secara lebih efektif dan bermakna. 

 

4. FPIC dan Hak Atas Pembangunan 

Prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC) bukan hanya 

berkaitan dengan perlindungan hak atas tanah dan sumber daya, tetapi 

juga merupakan elemen kunci dari hak masyarakat adat atas 

pembangunan. Hak ini meliputi kemampuan masyarakat adat untuk 

menentukan model pembangunan yang sesuai dengan nilai-nilai budaya, 

prioritas sosial, dan kebutuhan ekonomi. Dalam banyak kasus, proyek 

pembangunan skala besar seperti pertambangan, perkebunan, atau 

infrastruktur telah terbukti merusak tatanan sosial dan lingkungan 

komunitas adat, terutama ketika proyek tersebut dilakukan tanpa 

persetujuan penuh dari masyarakat yang terdampak. 

FPIC memberikan kerangka normatif yang memungkinkan 

masyarakat adat untuk menolak atau menerima suatu proyek 

pembangunan berdasarkan pertimbangan sendiri, bukan karena tekanan 

dari aktor eksternal, baik itu pemerintah, perusahaan, atau pihak donor. 

Hal ini menjadikan FPIC sebagai instrumen untuk menjamin 

pembangunan yang partisipatif dan berkelanjutan. Ketika prinsip ini 



 207  Buku Ajar 

diterapkan secara konsisten, pembangunan tidak hanya menjadi proses 

ekonomi, tetapi juga menjadi sarana untuk memperkuat kapasitas sosial 

dan budaya komunitas adat, sesuai dengan cita rasa dan aspirasinya 

sendiri. 

Prinsip FPIC terkait erat dengan hak untuk menentukan nasib 

sendiri (right to self-determination), yang diakui secara luas dalam 

instrumen hukum internasional, termasuk International Covenant on 

Civil and Political Rights (ICCPR) dan International Covenant on 

Economic, Social and Cultural Rights (ICESCR). Kedua instrumen ini 

menegaskan bahwa semua bangsa memiliki hak untuk menentukan 

status politik sendiri dan bebas mengejar pembangunan ekonomi, sosial, 

dan budaya sesuai keinginannya. Masyarakat adat, sebagai entitas yang 

khas dan otonom, berhak mendapatkan pengakuan atas hak ini. 

 

C. Studi Kasus: Masyarakat Adat dalam Hukum Internasional 

 

Masyarakat adat di seluruh dunia telah lama mengalami 

marginalisasi dan ketidakadilan akibat kebijakan pembangunan, 

eksploitasi sumber daya alam, serta kebijakan negara yang tidak 

melibatkan partisipasinya secara bermakna. Dalam beberapa dekade 

terakhir, perkembangan hukum internasional telah menempatkan hak-

hak masyarakat adat sebagai bagian dari hak asasi manusia, khususnya 

melalui instrumen seperti United Nations Declaration on the Rights of 

Indigenous Peoples (UNDRIP) dan ILO Convention No. 169. Namun 

demikian, efektivitas prinsip-prinsip hukum internasional ini baru dapat 

dilihat melalui studi kasus nyata. Studi kasus tersebut menunjukkan 

bagaimana masyarakat adat memperjuangkan hak-haknya, baik melalui 

mekanisme hukum nasional maupun internasional, serta bagaimana 

prinsip seperti Free, Prior and Informed Consent (FPIC), hak atas tanah 

ulayat, dan hak menentukan nasib sendiri diterapkan (atau diabaikan) 

oleh negara dan aktor non-negara. 

 

1. Studi Kasus: Masyarakat Adat di Tingkat Internasional 

a. Kasus Suku Maya Q'eqchi' – Guatemala 

Salah satu kasus yang menjadi tonggak penting adalah 

perjuangan Suku Maya Q'eqchi' di El Estor, Guatemala, yang 

lahannya diambil alih oleh perusahaan tambang nikel Fenix, yang 

dimiliki oleh perusahaan asing. Pada tahun 2011, komunitas ini 



208  Hukum Adat  

mengajukan kasus ke Inter-American Commission on Human 

Rights (IACHR) dan menyatakan bahwa pemerintah Guatemala 

gagal melindungi haknya atas tanah adat, tidak melakukan 

konsultasi, serta melakukan pelanggaran HAM melalui 

intimidasi dan kekerasan (UN Special Rapporteur, 2018). 

Putusan dari IACHR menyatakan bahwa pemerintah Guatemala 

melanggar hak masyarakat adat atas FPIC dan integritas budaya. 

Studi ini menunjukkan bagaimana masyarakat adat berhasil 

mengakses mekanisme internasional untuk mendapatkan 

perlindungan, sekaligus menekankan pentingnya hak konsultasi 

yang dijamin dalam UNDRIP Pasal 32(2) dan ILO 169 Pasal 15. 

> “The lack of effective consultation is a violation of the 

community’s right to free, prior and informed consent and a 

breach of international legal obligations.” (IACHR, 2015) 

b. Kasus Suku Ogiek – Kenya 

Suku Ogiek, salah satu kelompok adat tertua di Afrika Timur, 

telah lama tinggal di Hutan Mau, Kenya. Namun, pada 2009 

pemerintah Kenya melakukan pengusiran paksa dengan dalih 

pelestarian hutan. Kasus ini dibawa ke African Court on Human 

and Peoples’ Rights. Pada Mei 2017, pengadilan menyatakan 

bahwa tindakan pemerintah Kenya melanggar hak Suku Ogiek 

atas tanah, kebudayaan, sumber daya alam, dan eksistensi 

sebagai masyarakat adat. 

Putusan ini menjadi preseden penting bagi pengakuan 

masyarakat adat di Afrika dan menegaskan bahwa hukum 

internasional (khususnya African Charter dan UNDRIP) wajib 

melindungi eksistensi dan hak masyarakat adat secara 

komprehensif (ACHPR, 2017). 

> “The Ogiek have the right to occupy their ancestral lands, to 

benefit from their resources and to preserve their cultural and 

spiritual relationship to the Mau Forest.” (ACHPR, 2017) 

c. Kasus Masyarakat Adat Mapuche – Chili 

Masyarakat Mapuche telah lama berkonflik dengan pemerintah 

Chili akibat perampasan tanah untuk kepentingan pertanian skala 

besar dan pembangunan infrastruktur. Pada tahun 2014, beberapa 

tokoh Mapuche ditangkap dengan tuduhan terorisme berdasarkan 

UU Anti-Terorisme Chili. Namun, Komite Hak Asasi Manusia 

PBB (UN Human Rights Committee) menyatakan bahwa 



 209  Buku Ajar 

tindakan pemerintah Chili tersebut melanggar prinsip non-

diskriminasi dan melanggar Pasal 27 International Covenant on 

Civil and Political Rights (ICCPR) terkait perlindungan 

minoritas (UNHRC, 2015). Kasus ini menunjukkan bagaimana 

hukum internasional dapat digunakan untuk melindungi 

masyarakat adat dari diskriminasi struktural dan kriminalisasi 

aktivisme. Selain itu, kasus ini memperkuat pentingnya 

pendekatan berbasis HAM dalam kebijakan nasional terhadap 

masyarakat adat. 

 

2. Studi Kasus di Indonesia 

a. Kasus Masyarakat Adat Suku Dayak Iban di Kalimantan Barat 

Pada 2021, masyarakat Dayak Iban di Kabupaten Kapuas Hulu, 

Kalimantan Barat, menghadapi ancaman perampasan wilayah 

adat oleh perusahaan sawit. Meskipun wilayahnya telah 

dipetakan secara partisipatif melalui program One Map Policy 

dan kerja sama dengan AMAN dan JKPP, pengakuan hukum 

formal masih belum diberikan. Dalam konteks ini, masyarakat 

adat menempuh jalur advokasi internasional melalui UN Forum 

on Business and Human Rights, menyuarakan bahwa tidak 

adanya perlindungan hukum terhadap wilayah adat merupakan 

pelanggaran terhadap UN Guiding Principles on Business and 

Human Rights (UNGPs) (Forest Peoples Programme, 2021). 

> “There is a gap between Indonesia’s commitment to protect 

indigenous peoples and the enforcement at local levels.” (FPP 

Report, 2021) 

b. Kasus Hutan Adat Laman Kinipan – Kalimantan Tengah 

Salah satu kasus paling mencolok di Indonesia adalah 

kriminalisasi Effendi Buhing, tokoh adat Laman Kinipan, yang 

menolak perusahaan sawit PT SML masuk ke wilayah adat. 

Meskipun belum adanya perda pengakuan terhadap masyarakat 

Kinipan, telah hidup turun-temurun di wilayah tersebut. Kasus 

ini menjadi sorotan dunia internasional. Amnesty International, 

UN Special Rapporteur on Indigenous Peoples Rights, serta 

lembaga HAM internasional lainnya mengecam tindakan 

kriminalisasi tersebut dan menyerukan agar pemerintah 

Indonesia menghormati prinsip FPIC dan segera mengesahkan 

RUU Masyarakat Adat. 



210  Hukum Adat  

> “The arrest of Mr. Buhing constitutes an alarming escalation 

in the repression of indigenous leaders in Indonesia.” (UN 

OHCHR, 2020) 

 

D. Latihan Soal Bab XIII 

 

Latihan soal pada Bab XIII ini disusun untuk menguji 

pemahaman pembaca mengenai kedudukan hukum adat dalam 

perspektif hukum internasional, termasuk prinsip-prinsip seperti Free, 

Prior and Informed Consent (FPIC), serta dinamika pengakuan 

masyarakat adat oleh lembaga global. Soal-soal ini mendorong pembaca 

untuk berpikir kritis dalam menganalisis kasus internasional dan 

merumuskan argumentasi hukum yang sesuai dengan norma HAM 

internasional.  

1. Jelaskan prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC) dan 

bagaimana prinsip ini diakui dalam instrumen hukum internasional! 

2. Bandingkan antara perlindungan masyarakat adat dalam UNDRIP 

dan ILO Convention No. 169! Mana yang lebih kuat secara hukum? 

3. Analisislah peran pengadilan internasional dalam melindungi hak 

masyarakat adat melalui studi kasus nyata! 

4. Bagaimana pendekatan hak asasi manusia internasional 

memperlakukan masyarakat adat sebagai subjek hukum? 

5. Jelaskan bagaimana hukum internasional memberikan kerangka 

kerja untuk penyelesaian konflik antara masyarakat adat dan 

korporasi multinasional! 

  



 211  Buku Ajar 

BAB XIV 

MASA DEPAN HUKUM 

ADAT 
 

 

 

Kemampuan Akhir yang Diharapkan 

Mampu memahami terkait dengan revitalisasi dan kodifikasi hukum 

adat, memahami tantangan hukum adat di era globalisasi, serta 

memahami kontribusi akademisi dan praktisi dalam pengembangan 

hukum adat. Sehingga pembaca dapat mampu menilai kontribusi 

akademisi dan praktisi dalam pengembangan hukum adat melalui 

penelitian, pendidikan, advokasi, serta integrasi nilai-nilai lokal dalam 

pembentukan kebijakan hukum yang inklusif dan berkeadilan. 

Materi Pembelajaran 

• Revitalisasi dan Kodifikasi Hukum Adat 

• Tantangan Hukum Adat di Era Globalisasi 

• Kontribusi Akademisi dan Praktisi dalam Pengembangan Hukum 

Adat 

• Latihan Soal Bab XIV 

 

 

A. Revitalisasi dan Kodifikasi Hukum Adat 

 

Hukum adat merupakan sistem hukum yang telah lama hidup dan 

berkembang dalam masyarakat Indonesia, mencerminkan nilai-nilai 

lokal, spiritualitas, serta sistem sosial yang khas. Namun, di tengah 

derasnya globalisasi, perubahan struktur sosial, serta dominasi hukum 

positif negara, keberadaan hukum adat menghadapi tantangan 

eksistensial. Oleh karena itu, upaya revitalisasi dan kodifikasi hukum 

adat menjadi isu krusial dalam menentukan masa depan hukum ini. 

 



212  Hukum Adat  

1. Konsep Revitalisasi Hukum Adat 

Revitalisasi hukum adat adalah proses menghidupkan kembali 

nilai-nilai, norma, dan pranata hukum tradisional dalam kehidupan 

masyarakat adat secara kontekstual dengan kondisi sosial masa kini. 

Revitalisasi bukan sekadar restorasi romantik masa lalu, melainkan 

rekonstruksi fungsional hukum adat agar tetap relevan. Menurut 

Haryanti (2014), hukum adat tidak bersifat statis, tetapi memiliki 

fleksibilitas tinggi dalam menyesuaikan diri dengan dinamika sosial. 

Dengan kata lain, revitalisasi berarti memfungsikan kembali hukum adat 

melalui penguatan kelembagaan adat, pendidikan hukum berbasis lokal, 

dan pengakuan negara terhadap eksistensinya. 

 

2. Konsep Kodifikasi Hukum Adat 

Kodifikasi hukum adat berarti menyusun dan membakukan 

norma-norma hukum adat ke dalam bentuk tertulis agar dapat diterapkan 

secara konsisten dan dijadikan acuan formal, baik oleh masyarakat 

maupun aparat hukum negara (Jessop, 2015). Kodifikasi menjadi 

penting karena selama ini hukum adat bersifat tidak tertulis dan 

bergantung pada interpretasi pemuka adat atau kebiasaan setempat. 

Dalam konteks modern, sistem hukum nasional membutuhkan kepastian 

dan pembakuan yang hanya mungkin dicapai melalui dokumentasi 

sistematis. Kodifikasi juga membantu dalam menjembatani dualisme 

antara hukum adat dan hukum nasional. Namun demikian, kodifikasi 

memiliki risiko menghilangkan fleksibilitas hukum adat dan 

membekukannya dalam bentuk yang rigid.  

 

3. Alasan Strategis Revitalisasi dan Kodifikasi 

Beberapa alasan mengapa revitalisasi dan kodifikasi hukum adat 

menjadi sangat penting antara lain: 

a. Pengakuan Formal dalam Sistem Hukum Nasional 

Pengakuan formal terhadap masyarakat adat dalam sistem hukum 

nasional Indonesia telah ditegaskan melalui Pasal 18B ayat (2) 

UUD 1945 yang menyatakan bahwa negara mengakui dan 

menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat beserta 

hak-hak tradisionalnya. Namun, pengakuan konstitusional 

tersebut masih membutuhkan operasionalisasi dalam bentuk 

regulasi dan implementasi nyata di tingkat lokal. Di sinilah 

pentingnya revitalisasi dan kodifikasi hukum adat, yakni untuk 



 213  Buku Ajar 

mendokumentasikan, menata ulang, dan memperkuat posisi 

hukum adat dalam sistem hukum nasional secara sah dan 

sistematis. 

Undang-Undang No. 6 Tahun 2014 tentang Desa menjadi pijakan 

hukum strategis bagi pengakuan kelembagaan masyarakat adat 

melalui entitas desa adat. UU ini membuka ruang bagi 

masyarakat adat untuk diakui sebagai subjek pemerintahan dan 

pembangunan. Revitalisasi dan kodifikasi hukum adat dapat 

menjembatani antara sistem hukum lokal dan hukum nasional, 

agar hak-hak tradisional masyarakat adat tidak hanya menjadi 

simbol legal, tetapi juga dapat dijalankan melalui mekanisme 

administratif dan hukum yang diakui negara. Langkah ini penting 

untuk menghindari tumpang tindih yurisdiksi dan memperkuat 

posisi masyarakat adat dalam pengambilan keputusan yang 

menyangkut hak-hak kolektif. 

b. Penyelesaian Konflik Agraria dan Lingkungan 

Konflik agraria dan lingkungan yang melibatkan masyarakat adat 

umumnya terjadi akibat ketidakhadiran pengakuan hukum 

terhadap wilayah adat dalam sistem hukum nasional. Negara dan 

korporasi kerap mengklaim tanah adat sebagai tanah negara atau 

objek investasi tanpa melalui proses persetujuan yang adil dan 

setara. Dalam konteks ini, revitalisasi dan kodifikasi hukum adat 

menjadi strategi penting untuk memperkuat posisi hukum 

masyarakat adat atas tanah ulayat dan sumber daya alam yang 

dikelola secara turun-temurun. 

Menurut penelitian AMAN (2021), dari sekitar 2.400 komunitas 

adat yang telah terdokumentasi, hanya sebagian kecil yang 

memperoleh pengakuan legal formal. Untuk itu, pendekatan 

seperti community mapping dan legal drafting berbasis 

komunitas menjadi sangat penting. Melalui pemetaan 

partisipatif, masyarakat dapat menunjukkan batas-batas wilayah 

adat secara konkret, sedangkan proses kodifikasi membantu 

menyusun aturan hukum adat secara sistematis agar dapat 

dijadikan acuan dalam proses advokasi dan pengakuan formal. 

Strategi ini tidak hanya memperkuat klaim masyarakat adat, 

tetapi juga berkontribusi dalam penyelesaian konflik secara 

damai dan berkelanjutan. 

 



214  Hukum Adat  

c. Resiliensi Budaya dan Hukum Lokal di Era Global 

Di era globalisasi yang ditandai oleh arus kuat homogenisasi 

nilai-nilai global, banyak sistem hukum lokal, termasuk hukum 

adat, mengalami tekanan dan marginalisasi. Pengaruh 

modernisasi dan hukum negara yang lebih dominan sering kali 

mengikis praktik-praktik hukum adat yang diwariskan secara 

turun-temurun. Dalam konteks ini, revitalisasi dan kodifikasi 

hukum adat menjadi langkah strategis untuk memperkuat 

resiliensi budaya dan hukum lokal agar tidak tergerus oleh 

dinamika global yang seragam dan tidak sensitif terhadap 

keragaman lokal. 

Revitalisasi hukum adat tidak hanya menjaga keberlanjutan 

sistem hukum tradisional, tetapi juga memperkuat identitas 

budaya masyarakat adat sebagai bagian integral dari 

pembangunan bangsa. Kodifikasi hukum adat memungkinkan 

aturan-aturan lokal tersebut terdokumentasi, diakui secara legal, 

dan diterapkan dalam kehidupan masyarakat sehari-hari, 

sehingga hukum adat tidak hanya menjadi simbol budaya, tetapi 

juga instrumen nyata dalam tata kelola sosial dan penyelesaian 

konflik.  

 

4. Tantangan Revitalisasi dan Kodifikasi 

Beberapa tantangan yang dihadapi dalam implementasi strategi 

ini antara lain: 

a. Reduksi dan Distorsi Makna 

Salah satu tantangan utama dalam proses revitalisasi dan 

kodifikasi hukum adat adalah terjadinya reduksi dan distorsi 

makna. Kodifikasi yang dilakukan dengan pendekatan legal-

formal sering kali mereduksi kompleksitas nilai-nilai adat 

menjadi sekadar norma tertulis yang kaku. Padahal, hukum adat 

tidak hanya mencakup aturan perilaku, tetapi juga mengandung 

dimensi spiritual, simbolik, dan sosial yang erat kaitannya 

dengan kearifan lokal serta kosmologi masyarakat adat. Ketika 

nilai-nilai ini disederhanakan dalam proses kodifikasi, makna 

mendalam dari hukum adat bisa hilang atau bahkan 

disalahpahami. 

Kodifikasi yang tidak partisipatif dapat menyebabkan hukum 

adat kehilangan sifat fleksibel dan partisipatifnya. Dalam 



 215  Buku Ajar 

praktiknya, hukum adat hidup dan berkembang melalui praktik 

sehari-hari dan musyawarah komunitas, bukan dalam bentuk teks 

hukum yang rigid. Jika kodifikasi dilakukan semata-mata untuk 

memenuhi syarat pengakuan formal tanpa mempertimbangkan 

konteks sosial-budaya dan partisipasi komunitas adat, maka 

hasilnya dapat menciptakan versi "legalistik" hukum adat yang 

terputus dari akar budayanya. Ini berisiko tidak hanya 

melemahkan peran hukum adat, tetapi juga menciptakan konflik 

interpretasi antara hukum adat yang hidup dan hukum adat yang 

tertulis. 

b. Politik Pengakuan yang Selektif 

Salah satu tantangan besar dalam revitalisasi dan kodifikasi 

hukum adat adalah praktik politik pengakuan yang selektif oleh 

negara. Meskipun secara konstitusional masyarakat hukum adat 

diakui keberadaannya, dalam praktiknya pengakuan legal formal 

kerap hanya diberikan kepada komunitas adat yang tidak 

menimbulkan konflik kepentingan dengan agenda investasi 

negara atau korporasi. Komunitas yang wilayahnya memiliki 

nilai ekonomi tinggi, seperti yang berada di kawasan 

pertambangan, kehutanan, atau perkebunan skala besar, sering 

kali justru diabaikan atau bahkan disangkal eksistensinya oleh 

negara. 

Politik pengakuan yang bersifat selektif ini memperlihatkan 

bahwa legalisasi hukum adat sering dikendalikan oleh 

pertimbangan ekonomi dan politik, bukan semata-mata 

berdasarkan keadilan atau prinsip hak asasi manusia. Komunitas 

adat yang memperjuangkan tanah ulayat sering kali dianggap 

sebagai penghambat pembangunan atau bahkan dikriminalisasi. 

Hal ini menciptakan ketimpangan dalam perlindungan hukum 

serta memperlemah posisi tawar masyarakat adat dalam proses 

legislasi dan perumusan kebijakan.  

c. Kurangnya Kapasitas Dokumentasi Masyarakat Adat 

Salah satu tantangan krusial dalam proses revitalisasi dan 

kodifikasi hukum adat adalah keterbatasan kapasitas 

dokumentasi yang dimiliki oleh masyarakat adat. Kodifikasi 

menuntut kemampuan teknis seperti pemetaan wilayah adat, 

dokumentasi sistem nilai dan norma, serta penyusunan naskah 

hukum yang sesuai dengan kerangka legal formal. Namun, 



216  Hukum Adat  

banyak komunitas adat belum memiliki sumber daya manusia, 

teknologi, maupun pendampingan hukum yang memadai untuk 

menjalankan proses tersebut secara mandiri. 

Akibatnya, proses kodifikasi sering kali bergantung pada pihak 

luar seperti LSM, akademisi, atau lembaga donor, yang 

berpotensi menimbulkan ketidaksesuaian antara hasil 

dokumentasi dengan praktik adat yang hidup di masyarakat. Jika 

tidak dilakukan dengan pendekatan partisipatif dan sensitif 

budaya, hasil kodifikasi dapat kehilangan konteks dan makna 

asli.  

d. Fragmentasi dan Pluralisme Hukum Adat 

Tantangan besar dalam revitalisasi dan kodifikasi hukum adat 

adalah adanya fragmentasi dan pluralisme hukum adat yang 

sangat tinggi di Indonesia. Setiap komunitas adat memiliki sistem 

nilai, norma, dan struktur kelembagaan yang berbeda, tergantung 

pada konteks geografis, sejarah, serta budaya lokalnya. Upaya 

kodifikasi yang bersifat seragam atau terlalu nasionalistik 

berisiko mereduksi keragaman ini, bahkan dapat menghilangkan 

keunikan dan otoritas lokal dari masing-masing komunitas adat. 

Jika proses kodifikasi dilakukan secara top-down tanpa 

partisipasi aktif masyarakat adat, maka yang terjadi adalah 

penyeragaman hukum adat sesuai dengan standar hukum negara. 

Hal ini tidak hanya bertentangan dengan semangat pengakuan 

keberagaman hukum (legal pluralism), tetapi juga dapat memicu 

resistensi atau konflik internal dalam komunitas adat itu sendiri.  

 

5. Strategi Penguatan Revitalisasi dan Kodifikasi 

Untuk menjawab tantangan tersebut, beberapa pendekatan 

strategis perlu dikembangkan: 

a. Partisipasi Komunitas 

Partisipasi komunitas merupakan pilar utama dalam strategi 

penguatan revitalisasi dan kodifikasi hukum adat. Keterlibatan 

aktif masyarakat adat dalam setiap tahapan mulai dari identifikasi 

norma-norma adat yang masih hidup, penyusunan struktur 

kelembagaan hukum adat, hingga dokumentasi tertulis akan 

memastikan bahwa hasil kodifikasi benar-benar mencerminkan 

nilai dan praktik hukum yang masih dijalankan secara turun-

temurun. Pendekatan partisipatif ini tidak hanya menjaga 



 217  Buku Ajar 

keaslian substansi hukum adat, tetapi juga memperkuat 

legitimasi sosial dari dokumen hukum yang dihasilkan. 

Partisipasi komunitas juga menjadi sarana pemberdayaan 

masyarakat adat. Melalui pelatihan, diskusi kolektif, dan 

pendampingan teknis, masyarakat diberi ruang untuk 

menafsirkan dan menyusun kembali sistem hukumnya dalam 

format yang bisa diakui oleh negara dan pihak eksternal. Proses 

ini tidak boleh bersifat teknokratik semata, melainkan harus 

membangun kesadaran kritis dan otonomi hukum dalam 

komunitas adat itu sendiri. Ketika komunitas dilibatkan secara 

penuh, hasil kodifikasi akan lebih berakar dan berkelanjutan. 

b. Pendekatan Multilevel 

Pendekatan multilevel merupakan strategi penting dalam 

memperkuat revitalisasi dan kodifikasi hukum adat di Indonesia 

yang sangat beragam. Sistem pemerintahan yang desentralistik 

memungkinkan peran aktif pemerintah daerah dalam mengenali, 

melindungi, dan mengatur keberadaan hukum adat di wilayah 

masing-masing. Namun, upaya ini memerlukan sinergi yang kuat 

antara kebijakan nasional, provinsi, dan kabupaten/kota agar 

pengakuan terhadap masyarakat adat tidak terfragmentasi atau 

berjalan secara sporadis. Peran pemerintah pusat tetap krusial 

sebagai pemberi arah kebijakan dan kerangka hukum nasional 

yang mendukung pluralisme hukum. 

Pada tingkat daerah, pemerintah provinsi dan kabupaten/kota 

dapat menerbitkan regulasi turunan seperti Peraturan Daerah 

(Perda) yang mengatur tata kelola wilayah adat, kelembagaan 

adat, hingga mekanisme penyelesaian konflik berbasis hukum 

adat. Pemberian insentif seperti pendanaan, pelatihan 

dokumentasi hukum, atau fasilitasi pemetaan wilayah adat juga 

bisa menjadi cara untuk mendorong partisipasi aktif komunitas 

adat dan mendorong percepatan proses kodifikasi. Daerah yang 

memiliki komitmen terhadap keberagaman hukum cenderung 

lebih progresif dalam membangun sistem hukum yang inklusif 

dan kontekstual. 

c. Integrasi ke dalam Sistem Hukum Nasional 

Integrasi hukum adat ke dalam sistem hukum nasional 

merupakan langkah strategis yang bertujuan mewujudkan 

keadilan yang kontekstual dan pluralistik. Pengakuan formal 



218  Hukum Adat  

melalui konstitusi dan peraturan perundang-undangan harus 

diterjemahkan dalam praktik hukum sehari-hari, termasuk dalam 

sistem peradilan, kebijakan agraria, serta pengelolaan sumber 

daya alam. Tanpa integrasi substantif, hukum adat hanya akan 

menjadi pengakuan simbolik yang tidak memberikan 

perlindungan nyata kepada masyarakat adat. Oleh karena itu, 

sistem hukum nasional perlu membuka ruang bagi penerapan 

norma-norma adat yang hidup di tengah masyarakat. 

Pada konteks penyelesaian sengketa, misalnya, lembaga adat 

harus diakui sebagai salah satu mekanisme penyelesaian yang 

sah, terutama di wilayah-wilayah yang masyarakatnya masih 

menjadikan hukum adat sebagai sumber utama dalam mengatur 

kehidupan sosial. Hakim dan aparat penegak hukum perlu 

mempertimbangkan dan menghormati putusan lembaga adat 

dalam perkara yang menyangkut hak ulayat, waris adat, atau 

pelanggaran norma sosial lokal. Demikian pula, dalam 

pengelolaan sumber daya alam, integrasi hukum adat dapat 

diwujudkan dengan menjadikan peta wilayah adat sebagai dasar 

legal dalam perizinan, konservasi, dan distribusi manfaat hasil 

alam. 

d. Digitalisasi dan Dokumentasi Terbuka 

Digitalisasi dan dokumentasi terbuka merupakan strategi penting 

dalam penguatan revitalisasi dan kodifikasi hukum adat di era 

informasi. Dengan kemajuan teknologi, proses pencatatan dan 

penyimpanan norma-norma adat dapat dilakukan secara 

sistematis, akurat, dan berkelanjutan. Digitalisasi memungkinkan 

komunitas adat untuk merekam aturan, struktur kelembagaan, 

serta praktik sosial-budaya dalam format yang mudah diakses 

dan disebarluaskan. Pendekatan ini juga mampu melindungi 

hukum adat dari ancaman pelupaan, distorsi, atau manipulasi 

oleh pihak luar yang tidak berkepentingan. 

Platform seperti SIGAP (Sistem Informasi Geospasial Adat 

Partisipatif) menjadi salah satu contoh konkret bagaimana 

teknologi dapat diintegrasikan dalam proses dokumentasi hukum 

adat. SIGAP memungkinkan pemetaan wilayah adat secara 

partisipatif dengan memanfaatkan data spasial, sehingga klaim 

atas tanah ulayat memiliki dasar teknis dan visual yang kuat. 

Selain itu, SIGAP juga menyediakan basis data hukum adat yang 



 219  Buku Ajar 

bisa diakses oleh publik, akademisi, maupun pemerintah untuk 

keperluan advokasi, legislasi, dan pengambilan kebijakan. 

Dengan demikian, digitalisasi mendukung transparansi, 

akuntabilitas, dan pengakuan formal terhadap keberadaan 

masyarakat adat. 

 

B. Tantangan Hukum Adat di Era Globalisasi 

 

Hukum adat telah menjadi bagian integral dari sistem hukum dan 

budaya masyarakat Indonesia sejak sebelum era kolonial. 

Keberadaannya mencerminkan nilai-nilai lokal, norma-norma sosial, 

dan identitas komunitas adat. Namun, seiring berkembangnya globalisasi 

yang membawa arus homogenisasi budaya, ekonomi pasar bebas, serta 

dominasi sistem hukum negara modern, posisi hukum adat menghadapi 

tantangan yang signifikan. Globalisasi bukan hanya memperluas 

interaksi antarbangsa, tetapi juga menciptakan ketimpangan kekuasaan, 

intervensi terhadap ruang hidup masyarakat adat, serta perubahan nilai 

dan struktur sosial secara cepat. Dalam konteks ini, hukum adat dituntut 

untuk beradaptasi dengan dinamika global tanpa kehilangan esensinya 

sebagai sistem hukum berbasis komunitas.  

 

1. Erosi Kultural dan Homogenisasi Nilai 

Salah satu tantangan utama yang dihadapi hukum adat di era 

globalisasi adalah erosi kultural. Globalisasi memperkenalkan nilai-nilai 

baru seperti individualisme, kapitalisme, dan modernisme yang sering 

kali bertentangan dengan prinsip-prinsip komunal dalam hukum adat. 

Hal ini menciptakan tekanan terhadap keberlanjutan norma adat yang 

biasanya bersifat kolektif, spiritual, dan berbasis keseimbangan alam. 

Masyarakat adat mengalami tekanan nilai akibat media global dan 

pendidikan modern yang cenderung mengesampingkan pengetahuan 

lokal. Anak-anak muda masyarakat adat kini lebih akrab dengan hukum 

negara daripada hukum adatnya sendiri. Dampaknya, keberlanjutan 

hukum adat terancam dari dalam, yaitu oleh generasi yang tidak lagi 

mempraktikkan atau menghargai norma lokal. UNESCO (2019) 

membahas pentingnya pelestarian warisan takbenda, termasuk sistem 

hukum adat, sebagai bagian dari keanekaragaman budaya dunia. Namun, 

minimnya integrasi pengetahuan adat dalam sistem pendidikan formal 

menyebabkan marginalisasi sistem hukum ini. 



220  Hukum Adat  

 

2. Marjinalisasi dalam Sistem Hukum Nasional dan Internasional 

Hukum adat sering kali diposisikan sebagai sistem hukum 

inferior dalam hirarki hukum nasional. Meskipun Pasal 18B ayat (2) 

UUD 1945 mengakui eksistensinya, implementasi di lapangan masih 

lemah dan sering kontradiktif. Dalam praktik pengadilan, hukum adat 

jarang dijadikan dasar pertimbangan utama (Bedner & Arizona, 2019). 

Di tingkat internasional, meskipun terdapat dokumen seperti United 

Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples (UNDRIP) 

yang mengakui hak-hak masyarakat adat, implementasi dari prinsip-

prinsip seperti Free, Prior and Informed Consent (FPIC) masih minim. 

Negara-negara berkembang, termasuk Indonesia, belum sepenuhnya 

menginternalisasi norma-norma tersebut ke dalam sistem hukum 

nasionalnya (Colchester et al., 2013). Marjinalisasi ini membuat 

masyarakat adat sering kalah dalam konflik agraria, pengelolaan hutan, 

hingga perizinan pertambangan. Hukum adat dianggap tidak sah karena 

tidak tertulis atau tidak diakui secara administratif. 

 

3. Ketimpangan Ekonomi dan Invasi Kapital 

Globalisasi ekonomi menghadirkan investasi besar-besaran 

dalam bentuk proyek infrastruktur, pertambangan, dan perkebunan skala 

besar yang kerap berbenturan dengan wilayah adat. Hukum adat, yang 

menjaga sistem penguasaan kolektif dan keseimbangan alam, sering kali 

tidak kompatibel dengan pendekatan eksploitatif dan profit-oriented dari 

investor global. Studi yang dilakukan oleh AMAN (2021) menunjukkan 

bahwa lebih dari 2 juta hektare wilayah adat di Indonesia tumpang tindih 

dengan izin konsesi industri ekstraktif. Hal ini menimbulkan konflik 

hukum antara klaim adat dengan izin legal yang dikeluarkan oleh negara. 

Dalam konflik ini, hukum adat sering berada dalam posisi yang lebih 

lemah karena tidak terdokumentasi atau tidak diakui secara hukum 

positif. Globalisasi ekonomi juga menciptakan relasi kuasa yang 

timpang, di mana korporasi multinasional lebih didengar daripada 

komunitas lokal. Laporan oleh Forest Peoples Programme (2020) 

menunjukkan bahwa di banyak negara, termasuk Indonesia, lembaga 

hukum belum mampu menjembatani ketimpangan tersebut dengan 

berpihak pada masyarakat adat. 

 

4. Dekontekstualisasi Melalui Kodifikasi Paksa 



 221  Buku Ajar 

Kodifikasi hukum adat sering dianggap solusi untuk pengakuan 

formal. Namun dalam praktiknya, banyak proses kodifikasi justru 

melemahkan hukum adat karena mengabaikan konteks budaya dan 

spiritual masyarakat adat. Kodifikasi yang dilakukan oleh pihak luar 

tanpa keterlibatan komunitas seringkali mengubah struktur fleksibel 

hukum adat menjadi kaku dan formalistik. Hal ini disebut sebagai "legal 

capture", yakni pengambilalihan norma lokal oleh struktur hukum 

negara melalui mekanisme kodifikasi (Jessop, 2015). Contoh kegagalan 

ini terlihat dalam beberapa Peraturan Daerah yang mengklaim mengakui 

masyarakat adat tetapi pada praktiknya menetapkan syarat administratif 

yang tidak sesuai dengan sistem lokal. Sebagai contoh, syarat pengakuan 

wilayah adat melalui peta formal justru menghambat pengakuan 

komunitas yang tidak memiliki sumber daya teknis untuk memetakan 

wilayahnya. 

 

5. Fragmentasi Internal Masyarakat Adat 

Globalisasi juga memunculkan fragmentasi internal dalam 

masyarakat adat itu sendiri. Ketika sebagian masyarakat menerima 

modernisasi dan masuk ke dalam sistem ekonomi kapitalis, sebagian 

lainnya tetap memegang norma adat. Perbedaan ini menciptakan 

dualisme nilai dan bahkan konflik horizontal dalam komunitas. 

Komunitas Dayak dan Mentawai menunjukkan bahwa tekanan ekonomi 

sering membuat sebagian anggota masyarakat menjual tanah ulayatnya 

kepada investor, sementara yang lain mempertahankan klaim adat. 

Dalam situasi ini, hukum adat kehilangan daya kohesi karena tidak lagi 

diterima sebagai otoritas bersama. Selain itu, proses demokratisasi juga 

membawa serta tantangan bagi kelembagaan adat. Dalam beberapa 

kasus, kepala adat terpilih bukan karena keabsahan genealogis atau 

penguasaan norma adat, tetapi karena pengaruh politik lokal. Hal ini 

melemahkan integritas hukum adat dari dalam. 

 

6. Kurangnya Dukungan Institusional dan Regulasi Negara 

Revitalisasi hukum adat membutuhkan dukungan institusional 

yang kuat. Namun, sampai saat ini, belum ada undang-undang nasional 

yang secara komprehensif mengatur tentang masyarakat hukum adat. 

RUU Masyarakat Adat masih tertahan di DPR sejak lebih dari satu 

dekade lalu. Tanpa kerangka hukum nasional yang kuat, pengakuan 

terhadap hukum adat sangat tergantung pada inisiatif daerah yang tidak 



222  Hukum Adat  

merata. Perda-perda pengakuan adat hanya mencakup sebagian kecil dari 

ribuan komunitas adat yang tersebar di Indonesia. Di sisi lain, sistem 

peradilan formal masih belum terbuka terhadap penerapan hukum adat 

secara utuh. Integrasi hukum adat ke dalam sistem penyelesaian sengketa 

formal masih bersifat eksperimental, misalnya melalui restorative justice 

atau pendekatan ADR (Alternative Dispute Resolution). 

 

7. Teknokratisasi dan Teknologisasi Pengetahuan Hukum 

Di era digital, pengetahuan hukum semakin bergantung pada 

data, sistem informasi, dan dokumentasi formal. Hukum adat yang 

berbasis lisan dan praktik komunal mengalami kesulitan dalam 

mentransformasikan dirinya ke dalam bentuk digital yang dapat diterima 

oleh sistem negara. Meskipun inisiatif seperti peta partisipatif dan 

dokumentasi hukum adat mulai berkembang (seperti melalui BRWA 

atau Badan Registrasi Wilayah Adat), namun jangkauannya masih 

terbatas dan tergantung pada pendanaan serta pendampingan dari LSM. 

Di sisi lain, pendekatan big data dan AI yang mulai diadopsi dalam 

penegakan hukum dapat semakin menjauhkan sistem hukum dari prinsip 

lokal. Jika hukum adat tidak masuk dalam sistem data, ia akan terabaikan 

dari sistem pengambilan keputusan berbasis teknologi. 

 

8. Potensi Strategis di Tengah Tantangan 

Di tengah kompleksitas tantangan modern, hukum adat 

menyimpan potensi strategis yang sangat relevan untuk menjawab isu-

isu global seperti keberlanjutan lingkungan, hak asasi manusia, dan 

keadilan ekologis. Nilai-nilai yang terkandung dalam hukum adat seperti 

prinsip keharmonisan dengan alam, pengelolaan sumber daya secara 

kolektif, dan penyelesaian konflik melalui musyawarah menunjukkan 

pendekatan yang holistik dan berkelanjutan. Dalam banyak komunitas 

adat, alam tidak dipandang sebagai objek eksploitasi melainkan sebagai 

entitas yang hidup dan sakral, sehingga praktik-praktik seperti larangan 

berburu di musim kawin atau larangan menebang pohon tertentu 

mencerminkan kearifan ekologis yang mendalam (Jaria-Manzano, 

2019). 

Seiring meningkatnya kesadaran global akan pentingnya climate 

justice dan konservasi keanekaragaman hayati, hukum adat menjadi 

semakin relevan. Banyak prinsip dalam hukum adat yang sejalan dengan 

agenda internasional seperti Convention on Biological Diversity (CBD) 



 223  Buku Ajar 

atau Deklarasi PBB tentang Hak-Hak Masyarakat Adat (UNDRIP). 

Dalam konteks perubahan iklim, misalnya, praktik-praktik pengelolaan 

lahan tradisional terbukti lebih adaptif dan berkontribusi terhadap 

mitigasi karbon. Oleh karena itu, mengintegrasikan sistem hukum adat 

ke dalam kerangka hukum nasional maupun global bukan hanya bentuk 

pengakuan terhadap identitas budaya, tetapi juga langkah strategis untuk 

menciptakan tatanan hukum yang lebih adil dan berkelanjutan. 

Hukum adat dapat menjadi inspirasi dalam merancang sistem 

hukum masa depan yang lebih manusiawi. Di saat hukum formal modern 

kerap dianggap terlalu birokratis dan individualistis, pendekatan hukum 

adat menawarkan nilai-nilai kolektivitas, keadilan restoratif, dan 

keberlanjutan jangka panjang. Pengakuan dan pemberdayaan hukum 

adat bukan sekadar soal pelestarian tradisi, tetapi investasi strategis 

dalam membangun masa depan hukum yang berpihak pada manusia dan 

lingkungan.  

 

C. Kontribusi Akademisi dan Praktisi dalam Pengembangan 

Hukum Adat 

 

Hukum adat, sebagai sistem hukum yang hidup dan berkembang 

dalam masyarakat lokal, terus mengalami dinamika yang dipengaruhi 

oleh berbagai faktor baik dari dalam komunitas adat sendiri maupun dari 

luar, seperti negara, globalisasi, dan sistem hukum formal. Dalam 

konteks ini, peran akademisi dan praktisi menjadi sangat strategis dalam 

menjaga keberlangsungan, relevansi, dan legitimasi hukum adat dalam 

tatanan hukum nasional maupun internasional. Akademisi memiliki 

peran penting dalam menghasilkan pengetahuan, teori, dan kritik 

terhadap kebijakan negara terkait hukum adat, sementara praktisi seperti 

pengacara, aktivis, juru ukur wilayah adat, dan hakim adat turut berperan 

dalam implementasi hukum adat secara nyata di lapangan. Sinergi antara 

akademisi dan praktisi menjadi kunci dalam memperkuat posisi hukum 

adat yang selama ini sering kali termarjinalkan oleh pendekatan hukum 

formal negara. 

 

1. Peran Akademisi dalam Produksi Pengetahuan Hukum Adat 

Akademisi hukum dan antropologi hukum berkontribusi besar 

dalam mendokumentasikan dan menganalisis eksistensi hukum adat. 

Melalui penelitian lapangan, studi kasus, dan publikasi ilmiah, 



224  Hukum Adat  

membantu mengangkat hukum adat sebagai bagian dari sistem hukum 

pluralistik. 

a. Dokumentasi dan Revitalisasi 

Salah satu bentuk kontribusi nyata adalah dokumentasi hukum 

adat melalui penelitian. Akademisi berperan dalam 

merekonstruksi narasi hukum adat yang sering kali terlupakan 

atau dikonstruksi secara bias dalam sistem hukum nasional. 

Misalnya, penelitian-penelitian yang dilakukan oleh HuMa 

(Perkumpulan untuk Pembaruan Hukum Berbasis Masyarakat 

dan Ekologis) berhasil menggali sistem hukum adat dalam 

pengelolaan sumber daya alam di berbagai daerah. Studi oleh 

Bedner dan Arizona (2019) mengenai pluralisme hukum di 

Indonesia menunjukkan bahwa banyak komunitas adat 

mempertahankan praktik hukumnya dalam pengelolaan tanah, 

hutan, dan penyelesaian sengketa. Temuan ini memberi dasar 

empirik bagi perumusan kebijakan publik yang lebih sensitif 

terhadap pluralisme hukum. 

b. Kritik terhadap Hukum Formal 

Akademisi juga berperan kritis terhadap sistem hukum negara 

yang kerap mengabaikan atau melemahkan hukum adat. Sebagai 

contoh, RUU Masyarakat Adat menunjukkan bahwa banyak 

ketentuan dalam rancangan undang-undang tersebut berpotensi 

menjadikan negara sebagai satu-satunya entitas yang berwenang 

menentukan eksistensi hukum adat, sehingga melemahkan 

otonomi komunitas. Peran kritis ini penting untuk menjaga agar 

hukum adat tidak direduksi menjadi sekadar simbol atau 

instrumen politik, melainkan tetap menjadi sistem hidup yang 

memiliki legitimasi sosial. 

 

2. Praktisi Hukum dan Implementasi Hukum Adat 

Praktisi hukum berperan penting dalam memastikan bahwa 

hukum adat bukan hanya wacana akademik, tetapi juga memiliki 

kekuatan operasional dalam sistem hukum dan kehidupan masyarakat. 

a. Advokasi Hukum dan Pembelaan Hak Masyarakat Adat 

Banyak pengacara publik dan LSM hukum, seperti Epistema 

Institute dan AMAN, secara aktif mendampingi masyarakat adat 

dalam konflik agraria, perizinan tambang, dan sengketa sumber 

daya alam. Dalam kasus seperti konflik tanah di wilayah adat 



 225  Buku Ajar 

Suku Tobelo Dalam (Halmahera) atau masyarakat Dayak di 

Kalimantan, para praktisi hukum menggunakan argumen hukum 

adat untuk menuntut perlindungan hak komunitas. 

b. Integrasi dalam Sistem Peradilan 

Beberapa praktisi hukum mendorong pengakuan hukum adat 

dalam proses penyelesaian sengketa melalui pendekatan 

restorative justice. Misalnya, Mahkamah Agung RI melalui 

Peraturan MA No. 1 Tahun 2019 tentang Mediasi telah memberi 

ruang bagi penggunaan nilai-nilai lokal, termasuk hukum adat, 

dalam proses penyelesaian sengketa perdata. 

 

3. Kolaborasi Akademisi dan Praktisi: Pendekatan Transdisipliner 

Kontribusi paling kuat dalam pengembangan hukum adat muncul 

ketika akademisi dan praktisi bekerja sama dalam proyek-proyek 

kolaboratif. Contoh paling nyata adalah upaya pemetaan wilayah adat 

dan penyusunan dokumen hukum adat. 

a. Pemetaan Partisipatif Wilayah Adat 

Program pemetaan partisipatif yang dilakukan oleh BRWA 

(Badan Registrasi Wilayah Adat) merupakan contoh sukses 

kolaborasi antara akademisi, praktisi, dan komunitas. Para 

akademisi berkontribusi dalam metodologi pemetaan berbasis 

komunitas, sementara praktisi dan teknokrat hukum membantu 

proses legalisasi dan advokasi kebijakan. 

Menurut laporan BRWA (2022), hingga tahun tersebut lebih dari 

1.000 peta wilayah adat telah didaftarkan oleh masyarakat adat 

di seluruh Indonesia. Pemetaan ini menjadi dasar penting dalam 

pengakuan hukum atas wilayah adat yang selama ini tidak 

tercatat secara administratif. 

b. Penyusunan Hukum Adat Tertulis 

Penyusunan hukum adat dalam bentuk tertulis merupakan 

langkah strategis dalam memperkuat posisi hukum masyarakat 

adat di hadapan hukum negara. Dalam proses ini, kolaborasi 

antara komunitas adat dengan akademisi dan praktisi hukum 

menjadi sangat penting. Akademisi berperan dalam memberikan 

pendekatan metodologis dan analitis untuk merekonstruksi 

norma-norma adat yang selama ini hidup secara lisan dan turun-

temurun, sementara praktisi hukum membantu memastikan 

bahwa dokumen hukum adat tersebut dapat disusun dengan 



226  Hukum Adat  

bahasa hukum yang dapat diterima dalam kerangka sistem 

hukum nasional. Pendekatan ini juga berfungsi sebagai jembatan 

antara epistemologi lokal dan sistem legal formal negara. 

Contoh nyata dari pendekatan ini dapat ditemukan dalam proyek-

proyek yang difasilitasi oleh Yayasan Pancur Kasih dan HuMa 

(Perkumpulan untuk Pembaharuan Hukum Berbasis Masyarakat 

dan Ekologis) di Kalimantan dan Papua. Di wilayah ini, para 

pendamping hukum bekerja bersama komunitas adat untuk 

mengidentifikasi norma-norma adat, struktur kelembagaan, 

mekanisme penyelesaian sengketa, serta aturan tentang tanah 

ulayat dan sumber daya alam. Proses ini tidak hanya 

mendokumentasikan hukum adat, tetapi juga mendorong diskusi 

internal di kalangan masyarakat adat untuk menegaskan kembali 

nilai-nilai kolektif. Dengan cara ini, penyusunan hukum adat 

menjadi proses pemberdayaan sosial sekaligus penciptaan 

legitimasi hukum. 

 

4. Kontribusi Akademisi Internasional dan Forum Global 

Peran akademisi dan praktisi tidak hanya terbatas di tingkat 

nasional. Di ranah internasional, banyak akademisi hukum dan 

antropologi berperan dalam pengembangan kerangka hukum 

internasional yang pro terhadap masyarakat adat. Dokumen penting 

seperti UNDRIP tidak lepas dari kontribusi akademisi dan organisasi 

masyarakat sipil global. Akademisi seperti James Anaya, S. James, dan 

Claire Charters telah menulis dan mempromosikan prinsip-prinsip hak 

masyarakat adat yang kini diadopsi dalam forum-forum seperti UN 

Permanent Forum on Indigenous Issues. Dalam laporan oleh United 

Nations Human Rights Council (2021), kolaborasi antara akademisi, 

komunitas adat, dan lembaga internasional menghasilkan berbagai 

panduan pelaksanaan prinsip Free, Prior and Informed Consent (FPIC) 

yang menjadi acuan global dalam proyek pembangunan yang berdampak 

pada masyarakat adat. 

 

D. Latihan Soal Bab XIV 

 

Latihan soal pada Bab XIV ini dirancang untuk menguji 

pemahaman dan kemampuan analisis pembaca mengenai masa depan 

hukum adat. Soal-soal tersebut mencakup berbagai aspek penting seperti 



 227  Buku Ajar 

revitalisasi, kodifikasi, tantangan di era globalisasi, serta peran 

akademisi dan praktisi dalam pengembangan hukum adat. Dengan 

menjawab latihan soal ini, pembaca diharapkan mampu menggali lebih 

dalam konsep-konsep strategis dan praktis terkait keberlangsungan 

hukum adat dalam konteks modern, sekaligus melatih kemampuan 

berpikir kritis dan aplikatif dalam menghadapi dinamika hukum adat ke 

depan. 

1. Jelaskan urgensi revitalisasi hukum adat dalam konteks 

keberagaman hukum di Indonesia! 

2. Apa yang dimaksud dengan kodifikasi hukum adat dan mengapa hal 

tersebut sering diperdebatkan? 

3. Uraikan tiga tantangan utama yang dihadapi hukum adat di era 

globalisasi! 

4. Bagaimana Anda menilai peran akademisi dalam membangun 

pemahaman masyarakat terhadap hukum adat? 

5. Uraikan kontribusi praktisi hukum dalam mempertahankan 

keberadaan hukum adat di tengah konflik agraria! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



228  Hukum Adat  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 229  Buku Ajar 

BAB XV 

KESIMPULAN 
 

 

Hukum adat merupakan fondasi penting dalam sistem hukum 

nasional Indonesia yang tumbuh dari sejarah dan budaya masyarakat. 

Buku ajar ini menyajikan pembahasan komprehensif tentang hukum 

adat, mulai dari konsep dasar, ruang lingkup, hingga dinamika dan masa 

depannya. Hukum adat yang bersifat dinamis dan kontekstual menjadi 

cerminan nilai-nilai lokal yang hidup dan berkembang di berbagai 

daerah. Pemahaman ini penting untuk melihat peran hukum adat sebagai 

sistem hukum yang hidup dan adaptif. Pada bagian awal, buku ini 

membahas eksistensi hukum adat sebagai salah satu sumber hukum 

nasional yang sering kali kurang mendapat pengakuan formal. Fungsi 

hukum adat dalam mengatur hubungan sosial, menyelesaikan konflik, 

dan mengelola sumber daya alam secara komunal menjadi penekanan 

utama. Pendekatan hukum adat yang mengedepankan musyawarah dan 

harmoni sosial memperlihatkan sisi humanis dan restoratif dari hukum 

adat, terutama dalam konteks perdata dan pidana. 

Buku ajar ini juga membahas bagaimana hukum adat berperan 

dalam pelestarian lingkungan. Masyarakat adat memiliki hubungan 

komunal yang kuat dengan alam, yang tercermin dalam larangan dan 

sanksi adat yang bersifat ekologis. Kearifan lokal ini menunjukkan 

bahwa hukum adat mampu menjadi benteng terhadap kerusakan 

lingkungan yang disebabkan oleh modernisasi dan eksploitasi 

berlebihan. Oleh karena itu, hukum adat berkontribusi nyata dalam 

mendukung pembangunan berkelanjutan. Selanjutnya, buku ini 

membahas relasi antara hukum adat dan hak asasi manusia. Tantangan 

muncul ketika sistem adat harus bertransformasi agar tidak bertentangan 

dengan prinsip HAM universal, khususnya dalam hal kesetaraan dan 

perlindungan kelompok rentan. Namun, transformasi ini diharapkan 

tetap mempertahankan nilai-nilai lokal, sembari menjadikan hukum adat 

lebih inklusif dan responsif terhadap perkembangan zaman. 



230  Hukum Adat  

Isu dualisme hukum antara hukum adat dan hukum nasional juga 

menjadi sorotan penting. Ketegangan yang muncul karena tumpang 

tindih regulasi dan ketidakpastian hukum menunjukkan perlunya 

harmonisasi. Integrasi hukum adat melalui pengakuan formal, lembaga 

pengadilan adat, dan pemberdayaan masyarakat merupakan langkah 

strategis untuk menciptakan sistem hukum yang adil dan inklusif, tanpa 

mengabaikan keberagaman hukum lokal. Buku ajar ini juga membahas 

hukum adat dalam konteks internasional, termasuk pengakuan terhadap 

prinsip-prinsip seperti Free, Prior, and Informed Consent (FPIC). 

Dengan pendekatan multidimensi, buku ini menyimpulkan bahwa masa 

depan hukum adat sangat tergantung pada kolaborasi antara akademisi, 

praktisi, dan masyarakat adat. Hukum adat harus terus direvitalisasi agar 

tetap relevan dalam menghadapi tantangan globalisasi dan menjadi 

bagian integral dari sistem hukum nasional dan internasional. 

 

  



 231  Buku Ajar 

DAFTAR PUSTAKA 
 

 

 

Abdullah, R. H. (2015). Urgensi Hukum Adat Dalam Pembaharuan 

Hukum Pidana Nasional. Fiat Justisia: Jurnal Ilmu Hukum, 9(2). 

Abubakar, L. (2013). Revitalisasi hukum adat sebagai sumber hukum 

dalam membangun sistem hukum Indonesia. Jurnal Dinamika 

Hukum, 13(2), 319–331. 

Aditya, Z. F. (2019). Romantisme Sistem Hukum Di Indonesia: Kajian 

Atas Konstribusi Hukum Adat Dan Hukum Islam Terhadap 

Pembangunan Hukum Di Indonesia. Jurnal Rechts Vinding: Media 

Pembinaan Hukum Nasional, 8(1), 37–54. 

Adnyani, K. S., & Landrawan, I. W. (2023). Politik Hukum Pengakuan 

Partisipasi Desa Adat dalam Pemulihan Kepariwisataan Bali. 

Jurnal Ilmiah Ilmu Sosial, 9(1), 35–44. 

Adnyani, N. K. S. (2021). Perlindungan hukum kesatuan masyarakat 

hukum adat dalam pengelolaan pariwisata berbasis kearifan lokal. 

Media Komunikasi FPIPS, 20(2), 70–80. 

Adrianto, R. R. (2023). Tinjauan Yuridis Perlindungan dan Pengakuan 

Hak Ulayat Masyarakat Hukum Adat di Papua. NOVUM: JURNAL 

HUKUM, 127–138. 

Afiff, S. A., & Rachman, N. F. (2019). Institutional activism: Seeking 

customary forest rights recognition from within the Indonesian 

state. The Asia Pacific Journal of Anthropology, 20(5), 453–470. 

Alputila, M. J., Tajuddin, M. A., & Badilla, N. W. Y. (2023). Identifikasi 

Delik Adat Papua Selatan dan Sanksi Adatnya sebagai Bentuk 

Pelestarian Hukum Adat. Penerbit NEM. Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=0MDbEAAAQBAJ 

Alviolita, F. P. (2022). Perlindungan Hak Masyarakat Hukum Adat 

Terhadap Perbuatan Kriminalisasi Dalam Mempertahankan Tanah 

Ulayat. Juris Humanity: Jurnal Riset Dan Kajian Hukum Hak Asasi 

Manusia, 1(1), 69–77. 

Amanda, U. (2025). Kedudukan Hukum Para Pihak Dalam Pewarisan 

Menurut Sistem Hukum Perdata Indonesia. Paraduta: Jurnal 



232  Hukum Adat  

Ekonomi Dan Ilmu-Ilmu Sosial, 3(1), 21–28. 

Anaya, S. J. (2015). Report of the special rapporteur on the rights of 

indigenous peoples on extractive industries and indigenous peoples. 

Ariz. J. Int’l & Comp. L., 32, 109. 

Anton, Sobirin, D. H., Hanifah, F., Tauzirie, M. F., & Fauziah, F. (2025). 

Hukum Waris Nasional: Perbandingan Antara Kewarisan Islam, 

Burgerlijk Wetboek, dan Hukum Waris Adat. Journal of 

Multidisciplinary Inquiry in Science, Technology and Educational 

Research, 2(1b), 2529–2540. 

Aridi, A., & Permana, Y. S. (2022). Kedudukan Hukum Adat Dalam 

Penguatan Pelestarian Nilai-Nilai Adat Dalam Yurisprudensi. The 

Juris, 6(2), 352–362. 

Arisaputra, M. I. (2021). Reforma Agraria di Indonesia. Sinar Grafika 

(Bumi Aksara). Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=VeY_EAAAQBAJ 

Arrasid, S. E. (2020). Dualisme Diskursus Penegak Hukum: Antara 

Membebaskan Narapidana dan Mempercepat Sidang Pidana 

Melalui Teleconference dalam Masa Pandemi COVID-19. 

BALAIRUNG: Jurnal Multidisipliner Mahasiswa Indonesia, 2(2), 

156–174. 

As’ Ad, Fridiyanto, Basuki, F. R., Suryanti, K., & Rahma, S. (2021). 

Konservasi lingkungan berbasis kearifan lokal di Lubuk Beringin 

dalam perspektif agama, manajemen, dan sains. Kontekstualita, 

36(01), 89–108. 

Asmaniar. (2018). Perkawinan Adat Minangkabau. Binamulia Hukum, 

7(2), 131–140. 

Astarika, R. (2016). Konflik Agraria Suku Anak Dalam Jambi Dalam 

Tinjauan Sosiologi. Indonesia Yang Berkeadilan Sosial Tanpa 

Diskriminasi, 109–124. 

Azhari, A. F. (2012). Negara Hukum Indonesia: Dekolonisasi dan 

Rekonstruksi Tradisi. Jurnal Hukum Ius Quia Iustum, 19(4), 489–

505. 

Aziz, S. (2017). Tradisi pernikahan adat jawa keraton membentuk 

keluarga sakinah. IBDA: Jurnal Kajian Islam Dan Budaya, 15(1), 

22–41. 

Bedner, A., & Arizona, Y. (2019). Adat in Indonesian land law: a 

promise for the future or a dead end? The Asia Pacific Journal of 

Anthropology, 20(5), 416–434. 



 233  Buku Ajar 

Buana, A. P., & Mamonto, M. A. W. W. (2023). The Role of Customary 

Law in Natural Resource Management: A Comparative Study 

between Indonesia and Australia. Golden Ratio of Mapping Idea 

and Literature Format, 3(2), 167–186. 

Chandra, R. K. (2024). Relasi Kuasa Perempuan Dalam Sistem 

Matrilineal Di Minangkabau (Studi Kasus Pada Perempuan Di 

Pasaman Barat). UIN Ar-Raniry Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu 

Pemerintahan. 

Citrawan, F. A. (2020). Konsep Kepemilikan Tanah Ulayat Masyarakat 

Adat Minangkabau. Jurnal Hukum & Pembangunan, 50(3), 586–

602. 

Colchester, M., Jiwan, N., & Chao, S. (2013). Conflict or Consent: Oil 

Palm Expansion and Community Rights. In Annual World Bank 

Conference on Land and Poverty. Washington, DC, World Bank. 

David, M. S. (2023). Tinjauan Yuridis Mengenai Hak Ulayat Masyarakat 

Adat Papua Barat Terhadap Sengketa Tanah Antara Pertamina 

Dengan Warga Setempat. Lex Administratum, 12(1). 

Diandra, D. (2021). Pengantar Antropologi. DIVA PRESS. Retrieved 

from https://books.google.co.id/books?id=alV_EAAAQBAJ 

Doyle, C. M. (2017). Indigenous Peoples, Title to Territory, Rights and 

Resources: The Transformative Role of Free Prior and Informed 

Consent. Routledge. Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=nk3wvQAACAAJ 

Embas, A. R., & Nas, J. (2017). Analisis Sistem Pemerintahan Desa Adat 

Ammatoa dalam Pelestarian Lingkungan Hidup di Kecamatan 

Kajang, Kabupaten Bulukumba. GOVERNMENT: Jurnal Ilmu 

Pemerintahan, 30–37. 

Febria, R., Heryanti, R., & Sihotang, A. P. (2022). Kajian Hukum 

Perkawinan Adat Sesuku Di Masyarakat Minangkabau. Semarang 

Law Review (SLR), 3(1), 12–26. 

Febriawanti, D., & Mansur, I. A. (2020). Dinamika Hukum Waris Adat 

di Masyarakat Bali Pada Masa Sekarang. Media Iuris, 3(2), 119–

132. 

González, Y. S. S. (2019). Inter-American Human Rights System’s 

precautionary and provisional measures in cases of extractive 

industries. Revista Navarra Jurídica, 3(1), 21–38. 

Halmahera, M., Purnama, A. S., Hasyim, F., & Benardi, A. I. (2019). 

Local Wisdom Pikukuh Sapuluh Suku Baduy Dalam Konservasi 



234  Hukum Adat  

Lingkungan Budaya Desa Kanekes. Geo-Image Journal, 8(1), 80–

88. 

Harmaini, Supeno, S., Sari, F. K., Kusaimah, K., & Antoni, E. (2024). 

Petatah Petitih sebagai Pedoman Etika dalam Hukum Adat. 

Legalitas: Jurnal Hukum, 16(2), 133–142. 

Harniwati. (2024). Hukum Adat di Era Modernisasi. Journal of Global 

Legal Review, 2(1), 41–52. 

Hartanto, R. V. P., Liestyasari, S. I., & Firdausy, A. G. (2018). Strategi 

Penguatan Akses Perempuan Terhadap Keadilan Melalui Legal 

Empowerment Dalam Rangka Pengetasan Kemiskinan Perempuan. 

PKn Progresif: Jurnal Pemikiran Dan Penelitian 

Kewarganegaraan, 13(1), 116–133. 

Haryanti, T. (2014). Hukum dan masyarakat. Jurnal Tahkim, 10(2), 161. 

Hasanudin. (2021). Transformasi Fiqh Mawaris dalam Kompilasi 

Hukum Islam di Indonesia. Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 

22(1), 43–62. 

Hatta, A. A., & Subagiyo, J. A. (2024). Pengaruh Modernisasi Terhadap 

Hukum Waris Adat Batak Karo. Mandub: Jurnal Politik, Sosial, 

Hukum Dan Humaniora, 2(1), 314–320. 

Herlius, F. (2022). Kaidah Hukum Adat Dalam Penuntutan Demi 

Keadilan Berbasis Kearifan Lokal. Perspektif: Kajian Masalah 

Hukum Dan Pembangunan, 27(2), 94–103. 

Hidayat, M. T. (2023). Kedudukan Hak Milik Perorangan Atas Tanah 

Adat Suku Moi di Kota Sorong Papua Barat. Universitas Islam 

Indonesia. 

Huda, A., & Saifudin, M. (2024). Transformasi Peran Perempuan Dalam 

Hukum Keluarga Islam Di Indonesia. JAS MERAH: Jurnal Hukum 

Dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, 4(1), 127–145. 

Hujairin, M., Ismadi, A., & Kustana, T. (2017). Revitalisasi kearifan 

lokal Suku Arfak di Papua Barat dalam rangka mendukung 

ketahanan pangan wilayah. Manajemen Pertahanan: Jurnal 

Pemikiran Dan Penelitian Manajemen Pertahanan, 3(1). 

Indramini. (2024). Transformasi Ungkapan Tradisional dalam 

Perkawinan Adat Makassar di Era Modern. Sintaksis: Publikasi 

Para Ahli Bahasa Dan Sastra Inggris, 2(3), 137–144. 

Irianto, K. D., Juliardi, B., Junaidi, J., Oksavina, M. B., Rabu, R., 

Wulandari, R. A., … Yakub, Y. (2024). Pengantar Hukum Adat 

Indonesia. CV. Gita Lentera. Retrieved from 



 235  Buku Ajar 

https://books.google.co.id/books?id=FxALEQAAQBAJ 

Irianto, S. (2016). Pluralisme Hukum Waris dan Keadilan Perempuan. 

Yayasan Pustaka Obor Indonesia. Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=yfUlDwAAQBAJ 

Ismail. (2020). Pengantar Ilmu Antropologi. 

Ismail, I., Sufyan, T., & Azhari, T. (2013). Rekonseptualisasi Hak Atas 

Tanah Dalam Kerangka Pembaharuan Hukum Tanah Nasional. 

LITIGASI, 14(1). 

Jannah, W., Salim, M. N., & Mujiburohman, D. A. (2022). Eksistensi 

Masyarakat Hukum Adat dan Dinamika Tanah Ulayat di Manggarai 

Timur. Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora, 11(2), 213–232. 

Jaria-Manzano, J. (2019). Law in the Anthropocene. In Research 

Handbook on Global Climate Constitutionalism (pp. 31–49). 

Edward Elgar Publishing. 

Jessop, B. (2015). The State: Past, Present, Future. Polity Press. 

Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=PBhcCwAAQBAJ 

Juandi, R. (2020). Pengelolaan Usaha Perkebunan Berkelanjutan 

Terhadap Keberadaan Kearifan Lokal Pada Masyarakat Hukum 

Adat Suku Dayak Ngaju Di Kabupaten Seruyan Kalimantan 

Tengah. PENGELOLAAN USAHA PERKEBUNAN 

BERKELANJUTAN TERHADAP KEBERADAAN KEARIFAN 

LOKAL PADA MASYARAKAT HUKUM ADAT SUKU DAYAK 

NGAJU DI KABUPATEN SERUYAN KALIMANTAN TENGAH, (ii, 

10p), 1–10. 

Keraf, A. S. (2010). Etika lingkungan hidup. Penerbit Buku Kompas. 

Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=gW6qG0DQ2_cC 

Laquina, A., & Lateefa, D. (2023). Penyelesaian Sengketa Tanah Ulayat 

Melalui Lembaga Adat Di Minangkabau Sumatera Barat. Hakim: 

Jurnal Ilmu Hukum Dan Sosial, 1(2), 37–47. 

Laturette, A. I. (2016). Penyelesaian Sengketa Hak Atas Tanah 

Masyarakat Hukum Adat. Sasi, 22(2), 52–66. 

Leon, L., Ramadhan, A., Dewani, C. H., Farhan, F. N. Z., & Winanti, A. 

(2025). Konflik Agraria dan Ketimpangan Struktur Kepemilikan 

Tanah: Studi Kasus Perkebunan Sawit di Kalimantan Tengah. 

Media Hukum Indonesia (MHI), 3(2). 

Lestari, R., & Sukisno, D. (2021). Kajian Hak Ulayat Di Kabupaten 



236  Hukum Adat  

Kampar Dalam Perspektif Peraturan Perundang-Undangan Dan 

Hukum Adat. Jurnal Hukum Ius Quia Iustum, 28(1), 94–114. 

Lindsey, T., & Butt, S. (2018). Indonesian Law. OUP Oxford. Retrieved 

from https://books.google.co.id/books?id=sB5pDwAAQBAJ 

Lubis, I., Siregar, T., Lubis, D. I. S., Adawiyah, R., & Lubis, A. H. 

(2025). Integrasi hukum adat dalam sistem hukum agraria nasional: 

Tantangan dan solusi dalam pengakuan hak ulayat. Tunas Agraria, 

8(2), 143–158. 

MacInnes, A., Colchester, M., & Whitmore, A. (2017). Free, prior and 

informed consent: how to rectify the devastating consequences of 

harmful mining for indigenous peoples’. Perspectives in Ecology 

and Conservation, 15(3), 152–160. 

Manullang, M. (2019). Misi Dalam Masyarakat Majemuk. Jurnal 

Teologi Cultivation, 3(2), 49–63. 

Mayasari, R. E. (2017). Tantangan hukum adat dalam era globalisasi 

sebagai living law dalam sistem hukum nasional. Journal 

Equitable, 2(1), 94–114. 

Meissner, M. (2022). Intangible Cultural Heritage and Sustainable 

Development: The Valorisation of Heritage Practices. Springer 

International Publishing. Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=lJ97zwEACAAJ 

Muhdlor, A. Z. (2016). Kajian Politik Hukum Terhadap Transplantasi 

Hukum di Era Global. Jurnal Hukum Dan Peradilan, 5(2), 195–

208. 

Nadriana, L. (2024). Kearifan Lokal Masyarakat Adat Baduy dalam 

Pelestarian Lingkungan dan Pencegahan Bencana. Journal of 

Indonesian Adat Law, 4(2). 

Nasuiton, A. F. (2024). KEDUDUKAN HUKUM ADAT DALAM 

SISTEM HUKUM INDONESIA. Jurnal Studi Multidisipliner, 

8(7). 

Nasution, A. (2018). Pluralisme Hukum Waris di Indonesia. Al-Qadha: 

Jurnal Hukum Islam Dan Perundang-Undangan, 5(1), 20–30. 

Naswar, Rahman, A., Mukhlis, M. M., & Ludiana, T. (2024). Status 

Anak dalam Perkawinan Campuran: Kewajiban Negara dan 

Implikasi Hukum Perlindungan Hak Anak. LITIGASI, 25(2), 101–

129. 

Ndraha, A. B., Marwiyah, S., Amiq, B., & Prawesthi, W. (2025). 

Penerapan Hukum Pidana Adat Dalam Penyelesaian Sengketa 



 237  Buku Ajar 

Pertanahan Pada Masyarakat Adat Dayak Di Kabupaten Seruyan, 

Kalimantan Tengah. COURT REVIEW: Jurnal Penelitian Hukum 

(e-ISSN: 2776-1916), 5(01), 41–53. 

Neununy, D. J. (2021). Urgensi Omnibus Law (Undang-Undang Cipta 

Kerja) Terhadap Hak Masyarakat Adat di Wilayah Pesisir. Balobe 

Law Journal, 1(2), 119–131. 

Nugaheni, L. A. (2021). Dinamika Hukum Waris Adat Dalam Sistem 

Kekerabatan Patrilineal: Pewarisan Terhadap Anak Perempuan. 

Literasi Hukum, 5(1), 136–146. 

Nurhardianto, F. (2015). Sistem Hukum dan Posisi Hukum Indonesia. 

Jurnal Tapis: Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam, 11(1), 33–

44. 

Peletz, M. G. (2009). Gender Pluralism: Southeast Asia Since Early 

Modern Times. Taylor & Francis. Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=HGOTAgAAQBAJ 

Persada, N. P. R., Mangunjaya, F. M., & Tobing, I. S. L. (2018). Sasi 

sebagai budaya konservasi sumber daya alam di Kepulauan 

Maluku. Ilmu Dan Budaya, 41(59). 

Poespasari, E. D. (2018). Pemahaman Seputar Hukum Waris Adat Di 

Indonesia. Kencana. Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=5OJiDwAAQBAJ 

Pradhani, S. I. (2021). Pendekatan Pluralisme Hukum dalam Studi 

Hukum Adat: Interaksi Hukum Adat dengan Hukum Nasional dan 

Internasional. Undang: Jurnal Hukum, 4(1), 81–124. 

Praditha, S. H., & Artajaya, S. H. (2024). Buku Referensi Hukum Adat 

Bali Denyut Nadi Bali dalam Gempuran Globalisasi. PT Media 

Penerbit Indonesia. 

Prasetyo, K. B., & Mustafid, I. Z. (2019). Nilai kearifan lokal dan etos 

kerja diaspora minangkabau di kota semarang. 

Pratiwi, B., Soeparan, P. F., & Wibisono, W. (2024). Peran Hukum Adat 

dalam Penyelesaian Sengketa Agraria di Indonesia: Kajian Empiris 

dengan Metode Komparatif. Hakim: Jurnal Ilmu Hukum Dan 

Sosial, 2(4), 807–822. 

Putra, A. R. C., & Saly, J. N. (2023). Kehormatan Dan Keadilan Melihat 

Hukum Adat Dalam Masyarakat Modern. Central Publisher, 1(5), 

383–389. 

Putri, I. D., Amelisca, D., & Nengsih, S. (2019). Pewarisan menurut 

hukum waris islam terhadap sistem kekerabatan matrilineal 



238  Hukum Adat  

Minangkabau. Notaire, 2, 197–211. 

Rannu, D. A., Santoso, E., Cherieshta, J., Natasha, M. B., & Young, J. 

(2023). Perlindungan warisan budaya: Peran hukum adat dalam 

pemeliharaan budaya lokal. Innovative: Journal Of Social Science 

Research, 3(5), 543–553. 

Rina, R. H. (2021). Konstruksi Hukum Adat Dalam Menentukan 

Kecakapan Hukum (Studi Di Masyarakat Adat Dusun Sade 

Lombok Tengah). Jurnal Media Keadilan, 12(1), 204–215. 

Rochaeti, N., & Sutanti, R. D. (2018). Kontribusi Peradilan Adat Dan 

Keadilan Restoratif Dalam Pembaruan Hukum Pidana Di 

Indonesia. Masalah-Masalah Hukum, 47(3), 198–214. 

Rohmah, S. (2018). Rekonstruksi Teoritis Penyerapan Hukum Islam ke 

Dalam Hukum Nasional di Indonesia. Ijtihad, 12(1), 85–117. 

Rosyidiana, R. N., Pradnyani, N. L. P. N. A., & Suhardianto, N. (2023). 

Konsep dan implementasi corporate social responsibility berbasis 

kearifan lokal Indonesia: Sebuah tinjauan literatur. Akuntansi: 

Jurnal Akuntansi Integratif, 9(1), 19–36. 

Rozi, A. F. (2024). Keadilan Gender dalam Hukum Waris Islam: Studi 

Komparatif antara Hukum Waris Faraid dan Prinsip Kesetaraan 

Gender di Era Modern. ASASI: Journal of Islamic Family Law, 

5(1), 64–79. 

Rumiartha, I., Buana, N. P., Astariyani, N. L. G., & Indradewi, A. A. S. 

N. (2022). Human Rights of Indigenous People in Indonesia: A 

Constitutional Approach. JE Asia & Int’l L., 15, 395. 

Sari, A. K. (2023). Pengaruh politik hukum dalam penegakan hukum di 

Indonesia. Dalihan Na Tolu: Jurnal Hukum, Politik Dan 

Komunikasi Indonesia, 1(02), 51–58. 

Sari, N. L. A. (2020). Pengakuan Dan Perlindungan Hukum Terhadap 

Masyarakat Hukum Adat (Dalam Perspektif Negara Hukum). 

Ganec Swara, 14(1), 439–445. 

Sari, W. J., Kurniati, Y., & Tejo, E. S. (2024). Eksistensi Perkawinan 

Adat di Tengah Pengaruh Hukum Nasional: Studi Perbandingan di 

Beberapa Daerah Indonesia. Jurnal Ilmu Hukum, Humaniora Dan 

Politik (JIHHP), 5(2). 

Siadio, S., & Yenti, E. (2023). Pengaruh Intervensi Hukum Adat 

Minangkabau Terhadap Prinsip Dan Praktik Hukum Islam. 

JISRAH: Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, 4(2), 207. 

Siahaan, D. A. H. (2016). Akibat Perkawinan Semarga Mrenurut Hukum 



 239  Buku Ajar 

Adat Batak Toba. Novum: Jurnal Hukum, 3(3), 174–181. 

Siregar, T., Lubis, I., & Harahap, A. S. (2023). The Role of Local 

Wisdom in Law: Alternative Dispute Resolution in the Land Sector 

in North Sumatra, Indonesia. ISVS E-Journal, 10(1). 

Siscawati, M. (2020). Gender and forest tenure reform in Indonesia. 

CIFOR. Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=NboSEAAAQBAJ 

Sormin, I. (2023). Kearifan Lokal Dalihan Natolu Sebagai Hak 

Konstitutional Masyarakat Batak Angkola. In AICOLS: Annual 

International Conference on Law and Sharia (Vol. 7, pp. 1–17). 

Sudantra, I. K., Astiti, T. I. P., & Laksana, I. (2017). Sistem peradilan 

adat dalam kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat desa 

pakraman di Bali. Jurnal Kajian Bali, 7(1), 85–104. 

Sujono, & Istianingsih. (2024). Corporate Accountability in 

Environmental Crimes: Lessons from Indonesia’s Forest Fires and 

Beyond. Siber International Journal of Advanced Law (SIJAL), 

2(2), 88–97. 

Sulistiani, S. L. (2021). Hukum Adat di Indonesia. Sinar Grafika. 

Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=QaJOEAAAQBAJ 

Sulistyaningsih, R. (2021). Reforma Agraria di Indonesia. Perspektif, 

26(1), 57–64. 

Sultana, R., Muhammad, N., & Zakaria, A. K. M. (2018). Role of 

indigenous knowledge in sustainable development. International 

Journal of Development Research, 8(2), 18902–18906. 

Suryanata, I. W. F. (2021). Hukum waris adat Bali dalam pandangan 

kesetaraan gender. Belom Bahadat, 11(2), 46–64. 

Syarbini, A. (2015). Kearifan Lokal Baduy Banten. Refleksi, 14(1), 55–

74. 

Syarif, M. (2023). Menyinergikan Peradilan Adat Dalam Penguatan 

Syariat Islam Di Aceh. Kalam: Jurnal Agama Dan Sosial 

Humaniora, 11(1), 103–122. 

Syofyan, Y., & Nazmi, D. (2023). Studi Perbandingan Perkawinan Anak 

Dalam Hukum Adat Di Indonesia Dan India Ditinjau Dari 

Perspektif Hak Asasi Manusia. Unes Journal Of Swara Justisia, 

6(4), 383–397. 

Tehupeiory, A. (2019). Peran Lembaga Adat dalam Penyelesaian 

Sengketa Hak Ulayat Di Negeri Soahuku-Amahai Maluku Tengah. 



240  Hukum Adat  

UKI Press. 

Ternando, A., Alfarisi, M., & Rahman, R. (2023). Implementasi Hukum 

Adat Sebagai Penanganan Restorative Justice Dalam Membangun 

Sistem Alternative Penyelesaian Hukum Pidana di Indonesia. 

Legalitas: Jurnal Hukum, 15(2), 204–212. 

Timotius, R. (2018). Revitalisasi Desa Dalam Konstelasi Desentralisasi 

Menurut Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 Tentang Desa. 

Jurnal Hukum & Pembangunan, 48(2), 323–344. 

Tresnoputri, C., Chandra, J., Wijaya, F. A., Claudia, J., Florencia, C. B., 

& Saly, J. N. (2023). Peran Hukum Adat Dalam Sistem Hukum 

Ketatanegaraan Indonesia. Nusantara: Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Sosial, 10(5), 2333–2341. 

Van der Muur, W. (2018). Forest conflicts and the informal nature of 

realizing indigenous land rights in Indonesia. Citizenship Studies, 

22(2), 160–174. 

Widadi, Z. (2019). Pemaknaan Batik Sebagai Warisan Budaya 

Takbenda. Pena: Jurnal Ilmu Pengetahuan Dan Teknologi, 33(2), 

17–27. 

Widianingsih, I., McIntyre, J. J., Rakasiwi, U. S., Iskandar, G. H., & 

Wirawan, R. (2023). Indigenous Sundanese leadership: Eco-

systemic lessons on zero emissions: A conversation with 

Indigenous leaders in Ciptagelar, West Java. Systemic Practice and 

Action Research, 36(2), 321–353. 

Wiessner, S. (2011). The cultural rights of indigenous peoples: 

achievements and continuing challenges. European Journal of 

International Law, 22(1), 121–140. 

Wiharma, C. (2017). Penegakan Hukum Legalistik Dalam Perspektif 

Sosiologis. Jurnal Hukum Mimbar Justitia, 3(2), 216–233. 

Yoga, K. A. S. P. (2023). Awig-awig sebagai hukum adat di wilayah 

desa adat Provinsi Bali. Jurnal Dinamika Sosial Budaya, 25(1), 

293–296. 

Yustiana, I. (2024). REVITALISASI HUKUM ADAT DALAM 

HUKUM NASIONAL: MEMBANGUN KEADILAN BERBASIS 

KEARIFAN LOKAL. Prosiding Mewujudkan Sistem Hukum 

Nasional Berbasis Pancasila, 1, 309–318. 

Zia, H. (2021). Eksistensi Hukum Adat Dalam Penyelesaian Sengketa 

Tanahulayat Di Indonesia. Datin Law Jurnal, 2(1), 22–34. 



 241  Buku Ajar 

GLOSARIUM 
 

Hak:  Pada konteks hukum adat, “hak” merujuk pada 

kewenangan atau kepemilikan yang melekat 

secara turun-temurun dalam komunitas adat, 

baik atas tanah, hasil alam, maupun status sosial, 

yang dijaga dan diakui oleh norma-norma adat 

setempat. 

Tan:  Singkatan dari “tanah”, yaitu unsur utama dalam 

hukum adat karena mencerminkan hubungan 

spiritual dan historis antara masyarakat adat 

dengan wilayahnya. Tanah dianggap sebagai 

warisan leluhur dan bukan semata benda 

ekonomi. 

War:  Bentuk singkatan dari “waris”, yaitu hak 

memperoleh harta pusaka sesuai garis keturunan 

yang ditentukan oleh adat. Warisan dalam 

hukum adat tidak hanya benda, tetapi juga status 

sosial dan tanggung jawab keluarga. 

Nik:  Merujuk pada “nikah” atau pernikahan adat, 

yaitu proses penyatuan dua keluarga besar 

berdasarkan norma-norma adat tertentu, disertai 

ritual, mahar, dan kesepakatan sosial yang 

mengikat. 

San:  Singkatan dari “sanak” atau kerabat, yang 

merupakan unsur penting dalam struktur 

masyarakat adat. Hubungan sanak menentukan 

hak dan kewajiban seseorang dalam waris, 

musyawarah, dan upacara adat. 

Tok:  Kependekan dari “tokoh”, yakni pemuka adat 

yang memiliki kewenangan moral dan sosial 

untuk memutuskan perkara adat, memimpin 

upacara, serta menjaga kemurnian nilai-nilai 

leluhur. 



242  Hukum Adat  

Pun:  Berasal dari kata “pungut” atau pemberian adat, 

merujuk pada bentuk penghormatan atau simbol 

kesepakatan dalam praktik hukum adat, sering 

kali dalam bentuk barang atau sesaji. 

Ruk:  Kependekan dari “perukunan”, yaitu aturan adat 

tak tertulis yang menjadi panduan hidup 

masyarakat sehari-hari. Ruk menjadi landasan 

sosial dalam menjaga keharmonisan antar warga. 

Sap:  Mengandung makna “sanksi” adat, yaitu bentuk 

hukuman sosial atau moral atas pelanggaran 

adat, bisa berupa denda, pengucilan, hingga 

kewajiban memperbaiki kesalahan lewat upacara 

adat. 

Sah:  Merujuk pada keabsahan suatu tindakan atau 

keputusan menurut hukum adat. Sesuatu 

dianggap sah bila memenuhi syarat adat dan 

diakui oleh pemuka adat serta komunitasnya. 

Ulu:  Singkatan dari “hulubalang” atau “ulun”, yang 

berarti pemimpin adat atau kepala suku. Ulu 

berperan strategis dalam melindungi tanah adat 

dan menjaga ketertiban sosial. 

Bal:  Merujuk pada “balai” adat, tempat 

berlangsungnya musyawarah, upacara, dan 

proses penyelesaian sengketa menurut hukum 

adat. Bal juga simbol tempat berkumpulnya 

otoritas adat. 

Rit:  Singkatan dari “ritual”, yaitu rangkaian kegiatan 

sakral yang dijalankan sesuai norma adat. Rit 

memiliki peran penting dalam meneguhkan nilai 

budaya dan spiritual masyarakat adat. 

Sun:  Merujuk pada kebiasaan adat atau “kesunahan” 

dalam komunitas adat, yaitu tindakan yang 

dilakukan secara turun-temurun dan dianggap 

bernilai luhur serta patut diteladani. 

Tum:  Sebutan untuk “tumenggung” atau pemimpin 

adat dalam tingkatan tertentu, atau juga bisa 

berarti leluhur yang dihormati dan dijadikan 

sumber nilai serta pedoman hidup. 



 243  Buku Ajar 

INDEKS 
 

A 

akademik, 11, 182, 230 

B 

behavior, 30 

big data, 228 

D 

digitalisasi, 224 

distribusi, 15, 43, 56, 93, 95, 

224 

domestik, 89, 203, 204 

E 

E-Business, vii 

ekonomi, 14, 15, 46, 47, 48, 50, 

58, 62, 67, 71, 74, 77, 78, 85, 

87, 88, 95, 96, 102, 112, 113, 

114, 115, 116, 117, 118, 120, 

121, 123, 124, 144, 151, 152, 

154, 159, 162, 164, 172, 176, 

184, 191, 200, 203, 208, 211, 

212, 213, 221, 225, 226, 227, 

247 

ekspansi, 47, 80, 172, 174 

empiris, 187 

entitas, 22, 33, 58, 72, 131, 145, 

151, 184, 189, 213, 218, 228, 

230 

etnis, 164 

F 

finansial, 96, 113 

fleksibilitas, 13, 41, 92, 96, 

108, 118, 218 

fundamental, 8, 22, 25, 71, 129, 

162, 211 

G 

geografis, 29, 45, 152, 176, 222 

globalisasi, 48, 51, 179, 202, 

208, 217, 219, 225, 229, 233, 

242 

I 

implikasi, 67, 177, 199, 209 

infrastruktur, 47, 50, 57, 71, 73, 

80, 174, 209, 210, 212, 214, 

226 

inklusif, 31, 161, 163, 164, 167, 

168, 169, 170, 171, 181, 184, 

191, 206, 211, 223 

integrasi, 31, 32, 42, 45, 117, 

181, 183, 185, 189, 191, 223, 

224, 225 

integritas, 73, 121, 134, 139, 

146, 154, 213, 227 

investasi, 71, 78, 79, 174, 191, 

192, 203, 205, 219, 221, 226, 

229 

investor, 60, 62, 64, 176, 226, 

227 



244  Hukum Adat  

K 

kolaborasi, 190, 208, 231, 232 

komoditas, 81, 88 

komparatif, 97 

komprehensif, 172, 191, 193, 

206, 214, 227 

konkret, 22, 69, 161, 163, 173, 

181, 188, 194, 205, 207, 219, 

224 

M 

manipulasi, 224 

metodologi, 231 

moneter, 117 

N 

negosiasi, 140 

O 

otoritas, 27, 30, 39, 44, 56, 59, 

69, 73, 78, 80, 89, 117, 132, 

133, 135, 183, 184, 189, 205, 

210, 222, 227, 248 

P 

politik, 14, 57, 61, 62, 80, 81, 

100, 171, 172, 173, 176, 180, 

182, 183, 192, 196, 200, 203, 

213, 221, 227, 230, 244 

R 

rasional, 25 

regulasi, 31, 49, 59, 145, 163, 

171, 180, 181, 182, 183, 188, 

189, 191, 192, 193, 204, 207, 

211, 218, 223 

relevansi, 31, 143, 160, 229 

S 

stabilitas, 13, 54, 57, 76, 96, 

114, 135 

stigma, 137, 166 

syariah, 19, 94 

T 

transformasi, 10, 170 

transparansi, 122, 141, 185, 224 

U 

universal, 28, 157, 158, 159, 

160, 161, 169, 170, 175, 177, 

188 

 

  



 245  Buku Ajar 

BIOGRAFI PENULIS 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Dr. I Made Artana, S.H., M.H. 

 

Lahir di Gianyar, 19 Mei 1973. Lulus S3 di program 

Studi llmu Hukum, Fakultas Hukum Universitas 17 

Agustus Surabaya Tahun 2022. Saat ini sebagai 

Dosen di Universitas Ngurah Rai pada Program Studi 

Hukum Fakultas Hukum. 

 

Dr. I Wayan Putu Sucana Aryana, S.E., S.H., 

M.H., CMC. 

 

Lahir di Tabanan, 06 Oktober 1967. Lulus S1 di 

Fakultas Ekonomi Universitas Ngurah Rai tahun 

1995, Lulus S1 di Fakultas Hukum Universitas 

Tabanan tahun 2005, Lulus S2 di Magister Ilmu 

Hukum Pascasarjana Universitas Universitas 17 

Agustus 1945 Surabaya tahun 2007, dan Lulus S3 di 

Program Doktor Ilmu Hukum Universitas 17 Agustus 

1945 Surabaya tahun 2019 Saat ini sebagai Dosen dan 

Pengajar Hukum Tindak Pidana Khusus di 

Universitas Ngurah Rai pada Program Studi Hukum 

dan Program Pascasarjana Magister Hukum. 



246  Hukum Adat  

 Dr. Cokorda Gede Swetasoma, S.H., M.H. 

 

Lahir di Denpasar, 02 Desember 1996. Lulus S1 di 

Program Studi Ilmu Hukum Universitas Ngurah Rai 

tahun 2003, Lulus S2 di Magister Hukum 

Pascasarjana Universitas 17 Agustus 1945 Surabaya 

tahun 2006, dan Lulus S3 di Program Doktor Ilmu 

Hukum Universitas 17 Agustus 1945 Surabaya tahun 

2022. Saat ini sebagai Dosen dan Pengajar Hukum 

Perdata Adat di Universitas Ngurah Rai pada 

Program Studi Hukum dan Program Pascasarjana 

Magister Hukum. 



 247  Buku Ajar 

 


